
NHÀ XUẤT BẢN __________________

NIỆM PHẬT

CẦU SINH TỊNH ĐỘ

NGUYÊN TÁC: TÂY QUY TRỰC CHỈ

NGUYỄN MINH TIẾN
Việt dịch và chú giải

KHUYÊN NGƯỜI 





像遺士居西懷

DI ẢNH HOÀI TÂY CƯ SĨ CHU AN SĨ
(Họa sĩ Uông Thạch Tâm)



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

6

XƯNG TÁN HÌNH TƯỢNG 

Lời dẫn

Tiên sinh Chu An Sĩ, người Côn Sơn, trước 
tác rất nhiều sách. Tôi nhờ đọc qua các sách của tiên 
sinh mà được lợi ích sâu xa vô vàn. Thuở xưa đức Thế 
Tôn vì muốn nghe chỉ nửa bài kệ mà xả thân cho quỷ 
la-sát. Xét theo đó thì ân đức quá lớn lao của tiên sinh, 
tôi quả thật không biết làm sao báo đáp. 

Uông Thạch Tâm vẽ tượng tiên sinh, nhờ người 
viết lời đề tượng, tôi xem qua thật hết sức kinh ngạc 
vui mừng, những lúc có thời gian vẫn thường chiêm 
ngưỡng lễ bái. Nay cung kính mượn bốn câu hai mươi 
vần,1 tuy không đủ để nói về tiên sinh dù trong muôn 
một, nhưng chỉ mong thúc đẩy rộng truyền ý nguyện 
của tiên sinh khi viết sách, cũng là để kết duyên vãng 
1  Nguyên tác là 敬為四言二 十韻 (kính vi tứ ngôn nhị thập vận), có vẻ 

như lời dẫn này muốn nói rằng tiếp theo sau sẽ là các bài kệ tán theo 
thể bốn câu (mỗi đoạn) và cả thảy (có 12 bài) sử dụng 20 vần. Nếu 
cách hiểu này là đúng thì dường như đây chỉ là cách nói biểu trưng, vì 
không thực sự chính xác như vậy.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

7

sinh Tịnh độ. Chắc rằng tiên sinh ngự giữa đài sen 
nơi Cực Lạc cũng nhân việc này mà mỉm cười thỏa 
nguyện.

Ngày mồng 2 tháng 12 năm Canh Tý
Niên hiệu Đạo Quang1

Trương Nhĩ Đán kính đề2

Bài tán thứ nhất

Đại cư sĩ hiện thân cứu thế,
Đời Khang Hy, Thánh đế xiển dương.
Tài biện thuyết không chi ngăn ngại,
Pháp cam lồ thí khắp nơi nơi.
Miệng trao lời, tay thảo sách quý,
Sấm vang chớp lóe phá mê lầm.  
 
Kinh sách Tam giáo đều thông suốt,
Thấu hiểu sâu xa nghĩa nhiệm mầu.
Khí văn cuồn cuộn như mây nổi,
Lời lời lưu loát tựa suối tuôn.

Hiện thân sứ giả đức Như Lai,
Làm bậc Đạo sư dẫn dắt người.
Thương thay thế cuộc thời mạt pháp,
Chúng sinh phần lớn đều ngu si.
Nếu không phải bậc Đại Bồ Tát,

1 Tức là năm 1840. Niên hiệu Đạo Quang (1820-1850) thuộc triều 
Thanh, Hoàng đế Đạo Quang.

2 Trương Nhĩ Đán hiệu Mi Thúc (眉叔), người huyện Thường Thục, 
thuộc tỉnh Giang Tô, là một thi sĩ, học giả sống vào triều Thanh. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

8

Sao có Pháp âm sư tử hống?
Nếu muốn xả thân về Tịnh độ,
Đời nay há dám chậm trễ sao?
Cư sĩ viết sách hơn vạn câu,
Thảy đều giảng rõ pháp môn ấy.

Trước đã từng nghe qua lời dạy,
Nay được chiêm ngưỡng tôn tượng ngài,
Gậy thiền, nón tịnh hướng Tây phương,
Râu như tuyết trắng bay theo gió.

Hàng đệ tử cúi đầu xưng tụng,
Mắt lệ tuôn, kính ngưỡng muôn phần,
Niệm danh hiệu ngài như niệm Phật.
Biết bao người đồng tâm chiêm bái,
Tuy chỉ là tranh tượng vô tri,
Nhưng nguyện lực vô biên vô lượng,
Sự hiển linh không thể nghĩ bàn.
Nhân duyên ấy nên từ tranh tượng,
Hình vẽ kia hóa hiện cành sen.

Người chí thành lễ bái tượng này,
Thảy đều được lòng từ tiếp độ.
Vô số chúng sinh đồng quy ngưỡng,
Cùng sinh về ao báu Tây phương.

Năm xưa gót ngọc dạo về Tây, 
Thánh đức cao vời như còn đó. 
Toàn Thư hàm chứa lời Phật dạy, 
Lòng từ thương xót khắp muôn loài. 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

9

Ngài đã xa chơi miền Cực Lạc, 
Lòng từ vẫn độ khắp muôn dân. 
Tranh vẽ phỏng theo hình dáng cũ, 
Lời xưa vang vọng mãi dư âm. 

Cổ Ngô - Chu Triệu Canh, hiệu Ngâm Bạch

Bài tán thứ hai

Tánh thể sáng trong như mặt nguyệt,
Người người sẵn đủ nơi tự tâm.
Ai phát nguyện tu hành tinh tấn,
Trải nhiều đời ắt tỉnh cơn mê.
Bụi trần khi ấy không còn nhiễm,
Sống giữa đời tự tại an nhiên.

Chu Cư sĩ được người kính ngưỡng,
Là hàng tôn túc đất Côn Sơn.1

Khởi tâm từ bi, tạo phúc vô biên,
Độ muôn người thoát vòng khổ hải.
So người trước nhiếp ý Long Thư,2

Đối người sau, khơi nguồn Xích Mộc.3
1 Nguyên tác dùng Lộc Thành (鹿城) là một tên gọi khác của Côn Sơn, 

quê hương cư sĩ Chu An Sĩ.
2 Long Thư: tức Long Thư Cư sĩ, người trước tác Long Thư Tịnh độ 

văn (龍舒淨土文) vào khoảng năm 1160. Ông tên thật là Vương Nhật 
Hưu, tự Hư Trung, quê ở huyện Long Thư, (nay thuộc tỉnh An Huy) 
nên mới lấy hiệu Long Thư Cư sĩ. Không rõ năm sinh, chỉ biết ông 
mất vào năm 1173).

3 Tức Bành Xích Mộc (彭尺木), sinh năm 1740, mất năm 1796, tên thật 
là Bành Thiệu Thăng, tự Duẫn Sơ, hiệu Xích Mộc Cư sĩ, cũng có hiệu 
là Tri Quy Tử, quê ở Trường Châu thuộc tỉnh Giang Tô. Ông đỗ tiến 
sĩ vào niên hiệu Càn Long năm thứ 26 (1761), nghiên cứu sâu rộng 
Phật pháp, trước tu tập Thiền tông, sau hết sức xiển dương Tịnh độ.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

10

Kim đài lồng lộng chiếu mười phương,
Phẩm hạnh cao vời soi kim cổ.
Nguyện cho chúng sinh toàn pháp giới,
Lìa xa ô nhiễm chốn trần ai,
Quả lành sớm thành tựu viên mãn,
Đồng sanh Cực Lạc ngự tòa sen.
Nguyên Hòa – Khâu Hồng Nghiệp, tự Ấu Trì

Bài tán thứ ba

Sông ái nhiễm ngày thêm sâu thẳm,
Biển trần lao sóng dữ càng cao.
Thương thay chúng sinh cõi Ta-bà,
Tập khí lâu đời khó thay đổi.

Chỉ riêng Cư sĩ đất Côn Sơn,
Phát đại nguyện, hành đạo Bồ Tát.
Biên soạn Toàn thư, gồm mối đạo,
Lời lời răn dạy, khuyên người tu.

Khác nào trong nhà tối đã lâu,
Bỗng thấy bừng lên ngọn đuốc sáng.
Lại như té ngã vách núi cao,
Bỗng vói tay nắm được dải lụa.

Tự độ chính mình cũng độ người,
Hiển lộ tâm từ bi lân mẫn.
Một mai quả lành được viên mãn,
Đài sen chói sáng sắc vàng tử kim.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

11

Người sau đã mất đi chuẩn mực,
Nhớ tiếc muôn đời gương mẫu xưa.
May sao có hiền sĩ Thạch Tâm,
Tìm khắp trong những người hậu duệ,
Mừng vui gặp được chân dung Ngài,
Khéo tay mô phỏng thành Thánh tượng.

Đau lòng kẻ sinh sau đến muộn,
Chưa từng được diện kiến tôn nhan.
Nay đem hết tâm thành kính ngưỡng,
Mở sách ra như được gặp Người.

Huống chi được chiêm bái Thánh tượng,
Lễ lạy càng sinh lòng kính luyến.
Lặng lẽ ngưỡng bái biết bao lần,
Nguyện dùng thuyền Pháp làm phương tiện,
Cứu độ chúng sinh cõi Ta-bà,
Hết thảy cùng lên bậc Bất thối.

Nguyên Hòa – Chu Triệu Tiêu, tự Vi 
Khanh

Bài tán thứ tư

Bao lần đọc kỹ sách tiên sinh,
Lễ bái hình tượng bậc thoát tục.
Lời từ rộng độ khắp thế gian,
Dung mạo phi phàm thêm rực rỡ.

Nhiều đời trước hành đạo Bồ Tát,
Một kiếp này hiện tướng phàm nhân.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

12

Dẫu thông suốt vào ra Tam giáo,
Vẫn một lòng hướng Phật Di-đà.
Thương thay chúng sinh cõi Ta-bà,
Trôi giạt bao đời trong sinh tử.
Lời ngài trong sách được rộng truyền,
Như sấm rền muôn đời vang vọng. 

Chỉ tiếc không được sinh cùng thời,
Theo hầu bên trướng bậc chân tu.
Bốn mươi năm chẵn thành đạo cả,
Môn nhân kính ngưỡng như Thái sơn.
Thắp một nén hương lòng cung kính,
Đảnh lễ bậc Bồ Tát độ sinh,
Nguyện sớm quay lại cõi Ta-bà,
Cứu độ chúng sinh vô số lượng.

Lạp Thủy – Khâu Tôn Cẩm, tự Họa Đường. 

Bài tán thứ năm
Cư sĩ bậc Tiên sinh quê tôi,
Lòng thành kính ngưỡng như núi Thái.
Văn chương lừng lẫy đất Ngọc Phong,
Gần đây bao người tài tiếp bước. 

Chân truyền lý học có Trang Cừ.1

1 Trang Cừ (莊渠), tức Ngụy Hiệu (魏校), tự Tự Tài (字才), hiệu Trang 
Cừ. Ông vốn trước mang họ Lý, sinh năm 1483, mất năm 1543, là 
người ở Tô Châu thuộc Côn Sơn, cùng quê với tiên sinh An Sĩ. Trang 
Cừ tinh thông lý học, có để lại tác phẩm Trang Cừ Di Thư. Ông cũng 
là thầy dạy của Quy Chấn Xuyên. Đương thời, ông với Lý Thừa Huân, 
Hồ Thế Trữ và Dư Hữu Thiện là 4 học giả được người đời tôn xưng là 
Nam Đô Tứ quân tử.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

13

Tiếp Bá Lư dạy người trọn đủ.1

Văn hay nổi tiếng, Quy Chấn Xuyên,2

Thông suốt sách sử, Cố Diễm Vũ.3

Cư sĩ học thông Nho, Lão, Phật,
Dứt trừ vọng nghiệp, rõ tử sinh.
Soạn hai bộ sách trừ dâm, sát,
Như tiếng quát chấn động người nghe.

Cứu vớt chúng sinh khỏi đường mê,
Sau lại chỉ nẻo về Cực Lạc.
Một lòng niệm Phật hướng Tây phương,
Cách muôn cõi nước, gần gang tấc.
Trong hồ bảy báu, hoa sen nở,
Cười bảo người nhà: Phật đón ta!

Tôi sinh sau Ngài sáu mươi năm,
Không được gặp sứ giả Như Lai.
Cứu cánh không tìm đâu nơi khác,
Nhân duyên giải thoát chính là đây.

1 Bá Lư (柏廬), tức Chu Dụng Thuần (朱用純), tự trí nhất, hiệu 
Bá Lư, sinh năm 1617. Ông để lại nhiều tác phẩm, trong 
đó có ảnh hưởng sâu rộng nhất là Chu tử gia huấn (朱子家
訓), cũng được biết với tên là Chu Bá Lư trị gia cách ngôn  
(朱柏廬治家格言).

2 Quy Chấn Xuyên (歸震川), tên thật là Quy Hữu Quang (歸有光), sinh 
năm 1507, mất năm 1571, tự Hy Phủ hoặc Khai Phủ, hiệu Chấn 
Xuyên, thường được tôn xưng là Chấn Xuyên Tiên sinh, người ở Thái 
Thương thuộc Côn Sơn, cùng quê với tiên sinh An Sĩ.

3 Nguyên tác dùng Đình Lâm (亭林) tức Đình Lâm Tiên sinh, là tôn hiệu 
của Cố Diễm Vũ (顧炎武), tự Trung Thanh (忠清), sinh năm 1613, mất 
năm 1682, là bậc văn tài lỗi lạc người phủ Tô Châu thuộc Côn Sơn, 
cùng quê với Tiên sinh An Sĩ.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

14

Cư sĩ xưng “người nhớ về Tây”,1

Riêng tôi ngưỡng vọng theo Cư sĩ.

Côn Sơn – Phương Bộ Doanh, tự Tiểu 
Tương

Bài tán thứ sáu
Ngài hiện thân cư sĩ,
Vì thuyết pháp độ sinh.
Từ Long Thư đến nay,2

Duy nhất chỉ thấy Ngài. 
Khuyên người tu Tịnh độ,
Dạy bảo kẻ sơ cơ,
Đều đưa vào cõi Phật.
Sách Tây quy trực chỉ,
Phù hợp cả ba căn.3

Bao nhân duyên, thí dụ,
Gồm đủ vào trong đó.

Uông Thạch Tâm chí thành,
Tạo tượng Ngài cúng dường.
Nay xin khuyên người đời,
Nên cung kính tin theo.

Ngô Huyện – Chu Hiếu Cai, tự Tâm Hương
1 Tiên sinh An Sĩ tự lấy hiệu là Hoài Tây Cư sĩ, nghĩa là người luôn nhớ 

nghĩ về phương Tây, tức cõi Tịnh độ Tây phương Cực Lạc.
2 Long Thư: Tức Vương Nhật Hưu, hiệu Long Thư Cư sĩ, người đã soạn 

Long Thư Tịnh độ văn, là một hành giả Tịnh độ uyên bác và đã đóng 
góp lớn lao trong việc xiển dương Giáo pháp này.

3  Ba căn: chỉ trong số người tu tập có ba căn cơ khác nhau. Thượng 
căn là bậc trí tuệ, trung căn là hạng trung bình, hạ căn là những kẻ mê 
muội tối tăm.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

15

Bài tán thứ bảy
Ngài là thiện tri thức,
Đại Bồ Tát độ sinh.
Hiện thân trong cửa Khổng,
Thuyết giảng đạo Thích-ca.
Khuyên người trì giới luật,
Nghiêm giữ giới sát, dâm.
Dạy giáo pháp Ba thừa,
Sâu xa và rộng khắp.

Đem hết cả thân tâm,
Phụng sự khắp pháp giới.
Rộng truyền pháp niệm Phật,
Xiển dương tông Tịnh độ.

Trừ mê tối khắp nơi,
Hiện mặt trời trí tuệ.
Được đọc sách của Ngài,
Như thấy Ngài hiển hiện.
Cung kính lễ Thánh tượng,
Tâm đạo càng kiên cố.

Trước ngài có Long Thư,
Sau lại thêm Xích Mộc.1

Khoảng giữa chính là ngài,
Trọn thành ba chân vạc.

1 Long Thư chỉ cư sĩ Vương Nhật Hưu, tức Long Thư Cư sĩ, xiển dương 
Tịnh độ vào đầu thế kỷ 12, trước tiên sinh Chu An Sĩ. Xích Mộc tức Xích 
Mộc Cư sĩ, tên thật là Bành Thiệu Thăng, đã có chú thích ở trước. Đoạn 
này trong bài tán muốn nói đến ba người nổi bật như ba chân vạc, giữ 
vững chắc giáo pháp Tịnh độ.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

16

Giáo pháp lúc suy vi,
Chấn hưng nhờ các vị.
Ngăn dứt bao tà thuyết,
Phá bỏ tục suy đồi.

Con sau ngài trăm năm,
Chỉ chiêm ngưỡng hình tượng.
Kính cẩn nâng di thư,
Lòng vui buồn lẫn lộn,
Dòng nước mắt khôn cầm.

Ngài xưa hướng về Tây,
Con nay nguyện cũng vậy.
Nguyện được Ngài gia hộ,
Sen nở chốn Tây phương.

Phương Ngoại – Thích Tổ Quán, tự Giác 
A 

Bài tán thứ tám
Trà thơm vương nhẹ giường thiền,
Năm xưa bao độ triền miên mê lầm.
Một sớm hoa nở đất tâm,
Thuyền sang bến giác, dứt mầm khổ vui.
Quay đầu kính lễ Đạo sư,
Ta-bà cứu độ, Toàn Thư lưu truyền.

Đông Mão – Chu Đại Vận



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

17

Bài tán thứ chín
Từng đọc qua sách của Tiên sinh,
Lòng thường nghĩ nhớ xiết bao tình.
Lời nhân ái tình thương trải khắp,
Lẽ chân thường thức tỉnh quần mê.
Mừng vui nay được xem thánh tượng,
Tâm lành nguyện dốc trọn lai sinh.
Ngày sau nơi cõi nước an lành,
Ngẩng đầu ngưỡng vọng kính Tiên sinh.

Hàng Châu – Phùng Húc Thăng

Bài tán thứ mười

Một vuông giấy họa nên Thánh tượng,
Mừng vui thay được thấy Chân sư.
Đức cao hậu thế thường kính ngưỡng,
Nguyện lớn từ lâu vẫn hướng Tây.

Lưu lại Toàn thư truyền Giáo pháp,
Cứu giúp muôn dân, dạy đạo lành.
Thắp nén hương, ngưỡng trông dung mạo,
Nét thanh tao, quắc thước hiển bày.
Tâm thành, chỉ thêu, nên thánh tượng,
Chân dung Ngài, chiêm ngưỡng không thôi.
Kiếp mạt, thương đời ngăn sóng dữ,
Bến mê, cứu khổ thả bè từ.

Gương sáng học theo dường không khó,
Nết xấu dạy người khéo lánh xa.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

18

Mười năm ao ước, tròn nguyện cũ,
Đôi lời xưng tán, rộng truyền lưu.

(Trước đây mười năm, tôi được quen biết cháu cố 
nội của Tiên sinh Chu An Sĩ là Thiếu Dung Mậu Tài, 
nhờ đó nhận được bản thảo sách này. Tôi lại có dịp ở 
chỗ của Uông Thạch Tâm được nhìn thấy di ảnh của 
Tiên sinh. Không bao lâu sau, Thiếu Dung qua đời, 
tôi có ý muốn đem bản thảo này khắc in, nhưng dù cố 
gắng đã lâu vẫn không thành tựu. Đến nay mới được 
các ông Uông Tâm Trì, Thẩm Tế Chi cùng giúp tiền 
vào việc in ấn.)

Nhân Hòa – Hồ Đĩnh, hiệu Đĩnh Thần

Bài tán thứ mười một
Đại nguyện Hoài Tây nay đã thỏa,
Hoa khai cõi Phật vạn kiếp xuân.
Chánh pháp rộng truyền, trời người lợi,
Lòng từ cứu độ, khắp muôn dân.

Cõi mộng vang hồi chuông cảnh tỉnh,
Bến mê thuyền pháp độ khách trần.
Tiên sinh công đức tày biển lớn,
Nghĩ bàn xưng tán chẳng xứng phần.

Đến nay còn đó pho sách quý,
Vui sao được khắc bản lưu hành.
Thuyết giảng độ người không ngăn ngại,
Đức lớn ẩn tàng mầu nhiệm thay.

Tâm thành bút mực đôi dòng kính,



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

19

Khói hương mờ nhạt cảm oai thần.
Nghiền ngẫm di thư thêm trí tuệ,
Sen vàng đất Phật quyết có phần.

(Nhân chỉnh sửa di cảo của Tiên sinh vừa xong, kính 
đề hai vần thơ trên.)

Cổ Ngô – Uông Phụng Chương, tự Tâm Trì

Bài tán thứ mười hai

Tâm đại bi vô cùng dũng mãnh, 
Thuyết pháp độ người không ngăn ngại,
Như được nghe từ kim khẩu Thế Tôn, 
Khiến cõi đất chấn động theo sáu cách. 

Uông Đại Thân



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

20

TIỂU SỬ TIÊN SINH CHU AN SĨ1

Tiên sinh tên thật là Chu Mộng Nhan, còn có 
tên khác là Tư Nhân, hiệu An Sĩ, là hàng trí thức ở đất 
Côn Sơn. 

Ngài thông hiểu Kinh tạng, tin sâu pháp môn Tịnh 
độ nên tự lấy hiệu là Hoài Tây Cư sĩ. Ngài thường suy 
xét thấy rằng, tất cả chúng sinh tạo vô số tội nghiệp, 
trong đó có đến hơn một nửa là do hai nghiệp tà dâm 
và giết hại, nhân đó liền soạn ra hai quyển sách để 
khuyên răn người đời từ bỏ sự tà dâm và giết hại.

Sách khuyên người bỏ sự giết hại lấy tên là Vạn 
thiện tiên tư,2 lời lẽ thiết tha thành khẩn, ý tứ sâu xa 
cảm động lòng người. Theo lời ngài kể lại thì mỗi khi 
đi qua bất kỳ miếu thần nào cũng đều có lời khấn 
nguyện rằng: 

“Nguyện chư vị thần linh hãy phát tâm xuất thế, 
đừng thọ hưởng những đồ cúng tế bằng máu thịt 
chúng sinh, một lòng thường niệm đức Phật A-di-đà, 
cầu vãng sinh Tây phương Tịnh độ. Chu Tư Nhân 
này kể từ năm 24 tuổi cho đến cuối đời, nguyện rằng 

1 Phần này trong nguyên bản là Chu An Sĩ cư sĩ truyện, cùng với toàn 
bộ nội dung sách Tây Quy trực chỉ được đưa vào Vạn tân toản Tục 
tạng kinh, thuộc Tập 62, kinh số 1173, bắt đầu từ trang 99, tờ a. 

2 Do ý nghĩa này nên khi chuyển dịch sang Việt ngữ chúng tôi đã lấy 
tựa đề cho phần này là Khuyên người bỏ sự giết hại.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

21

nếu có tự tay giết hại dù một con cá nhỏ, cho đến 
những người trong nhà tôi nếu có ai làm tổn hại đến 
con muỗi, con kiến, xin tôn thần thẳng tay nghiêm trị, 
nổi lên sấm sét đánh nát những sách tôi viết ra. 

“Lại kể từ năm 24 tuổi cho đến cuối đời, xuống 
sông gặp cá, ngẩng mặt thấy chim, nếu như không 
nghĩ việc cứu giúp phóng sinh mà còn khởi tâm giết 
hại, cũng xin chịu sự trừng phạt như trên. 

“Lại kể từ năm 24 tuổi cho đến cuối đời, dù là 
trong giấc mộng, nếu thấy người giết hại chúng sinh 
mà không hết lòng xưng danh hiệu Phật, không khởi 
tâm cứu giúp, ngược lại còn vui vẻ tán thành, cũng 
xin chịu sự trừng phạt như trên.”

Về quyển sách khuyên người bỏ sự tham dục của 
tiên sinh, tựa đề là Dục hải hồi cuồng,1 khuyên hết 
thảy những người nặng lòng tham dục, trước tiên 
dùng phương tiện quán chiếu việc ở trong thai mẹ 
như tù ngục, thấy rõ đủ mọi sự khổ não, do đó liền 
dứt trừ được tâm tham dục. 

Tiếp theo dạy người quán xét thân thể bằng 
xương thịt này, là nơi hội tụ của đủ loại ký sinh trùng, 
thường lưu chuyển trong thân người, ăn hút tủy não, 
máu thịt của người. Cách quán chiếu này được xem 
như mở ra phương tiện ban đầu của phép quán bất 
tịnh.

Tiếp theo nữa lại dạy việc quán chiếu thân thể kẻ 
nam người nữ đều chứa đựng những máu, mủ, đờm 
1 Do ý nghĩa này nên khi chuyển dịch sang Việt ngữ chúng tôi đã lấy 

tựa đề cho phần này là Khuyên người bỏ sự tham dục.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

22

dãi... đầy những thứ nhơ nhớp, chẳng khác nào một 
hố phân hôi hám chất chứa phẩn uế. Dùng phép quán 
này làm phương tiện đối trị để dứt trừ tham dục.

Tiếp theo nữa lại dạy quán xác chết nằm cứng 
đờ ngửa mặt, khí lạnh thấu xương, đến khi thối rữa, 
nước mủ vàng từ trong rỉ chảy ra, hôi thối không sao 
chịu nổi, giòi bọ rúc rỉa khắp trong thân cắn rứt, cho 
đến khi da thịt đều hoại nát, xương cốt cũng tách lìa, 
thậm chí trải qua thời gian rồi mồ mả xói mòn, xương 
cốt lộ ra bị người, thú giẫm đạp... Quán xét như vậy 
rồi thấy rằng, chính thân thể này của mình cuối cùng 
cũng sẽ phải trải qua sự hư hoại như vậy không khác.

Tiếp theo lại quán chiếu theo như lời dạy trong 
kinh Pháp Hoa về nhân duyên, về tướng sinh, tướng 
diệt, tướng không sinh không diệt. Đây là phương 
tiện dứt trừ đến tận cội nguồn tham dục.

Tiếp theo lại quán tự thân mình ở thế giới Cực 
Lạc, hóa sinh từ hoa sen giữa hồ bảy báu, hoa nở liền 
được thấy Phật A-di-đà ngự trên tòa sen báu, có đủ 
các tướng lành trang nghiêm thân Phật, lại thấy tự 
thân mình được lễ bái cúng dường Phật. Khi quán 
chiếu như vậy rồi liền phát nguyện vãng sinh về thế 
giới Cực Lạc, vĩnh viễn lìa thoát khỏi hố hầm tham 
dục. Phép quán này là phương tiện rốt ráo để đạt đến 
sự giải thoát.

Tiên sinh lại biên soạn sách Âm chất văn quảng 
nghĩa giảng rộng nghĩa lý bài văn Âm chất để khuyên 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

23

người tin sâu nhân quả,1 gồm 2 quyển,2 sách Tây quy 
trực chỉ gồm 4 quyển, khuyên người tu tập niệm Phật 
cầu vãng sinh.3

Vào tháng giêng niên hiệu Càn Long năm thứ tư,4 
ngài từ biệt người nhà, nói là sắp về Tây phương Cực 
Lạc. Người nhà xin nấu nước thơm để tắm rửa, ngài 
gạt đi mà nói: “Ta vốn tắm nước thơm từ lâu rồi!” 
Ngài vẫn cười nói vui vẻ an nhiên cho đến lúc qua 
đời. Khi ấy có mùi hương thơm lạ ngào ngạt tỏa lan 
khắp nhà.

Năm ấy, ngài thọ được 84 tuổi.

MƯỜI ĐIỀU THÙ THẮNG  
Ở CÕI TÂY PHƯƠNG

1. Hóa sinh từ hoa sen, khác biệt với cõi Ta-bà sinh 

trưởng từ bào thai.

2. Sinh ra liền được tướng hảo đoan nghiêm, khác biệt 

với cõi Ta-bà thọ thân xương thịt ô uế.

3. Mặt đất khắp nơi bằng vàng ròng, khác biệt với cõi 

Ta-bà đất cát dơ nhớp.

1 Do ý nghĩa này nên khi chuyển dịch sang Việt ngữ chúng tôi đã lấy 
tựa đề cho phần này là Khuyên người tin sâu nhân quả, cũng phân 
làm 2 quyển thượng, hạ như nguyên tác.

2 Nguyên bản khắc là 三卷 (tam quyển) nhưng thực tế chỉ có 2 quyển 
(thượng, hạ), có lẽ người viết bài này đã nhầm, hoặc cũng có thể do 
trước đây có lần khắc in nào đó chia sách này làm 3 quyển chăng?

3 Do ý nghĩa này nên khi chuyển dịch sang Việt ngữ chúng tôi đã lấy 
tựa đề cho phần này là Khuyên người niệm Phật cầu sinh Tịnh độ.

4 Tức là năm 1739.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

24

4. Y phục và thức ăn tự nhiên hóa hiện, khác biệt với 

cõi Ta-bà thường chịu khổ đói rét.

5. Cung điện tùy ý hiện ra, khác biệt với cõi Ta-bà phải 

vất vả xây dựng.

6. Tùy ý đi lại giữa hư không, khác biệt với cõi Ta-bà 

thân như túi da chứa đầy bệnh khổ.

7. Được sống chung cùng bạn lành yêu kính, khác biệt 

với cõi Ta-bà oan gia thường đối mặt.

8. Tuổi thọ dài lâu không thể suy lường, khác biệt với 

cõi Ta-bà sống chết ngắn ngủi trong gang tấc.

9. Vĩnh viễn không còn thối chuyển, khác biệt với cõi 

Ta-bà nghiệp duyên che chướng đường tu.

10. Được thọ ký sẽ thành Phật, khác biệt với cõi Ta-bà 

nhiều lần luân chuyển trong ba đường ác.

- Từ điều thứ nhất đến điều thứ năm, so sánh giữa ô 

uế với thanh tịnh, khác biệt rất xa một trời một vực.

- Từ điều thứ nhất đến điều thứ tư và từ điều thứ sáu 

đến điều thứ mười, so sánh giữa khổ não với an vui, 

khác biệt rất xa một trời một vực.

- Các điều thứ tư, thứ năm, thứ chín và thứ mười, so 

sánh giữa đời sống dễ dàng với khó khăn, khác biệt 

rất xa một trời một vực.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

25

ĐẠI SƯ LIÊN TRÌ RỘNG KHUYÊN  
MỌI NGƯỜI NIỆM PHẬT

- 	 Nếu người giàu sang, hiện được mọi sự thọ dụng, 

nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người nghèo khó, gia đình suy vi khổ lụy, nhân 

đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người có con, tông đường đã có thể phó thác, 

nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người không con, sống cô độc không ràng 

buộc, nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người có con hiếu, an ổn được sự phụng 

dưỡng, nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người có con ngỗ nghịch, không sinh lòng 

thương yêu lưu luyến, nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người được thân thể khỏe mạnh không bệnh 

tật, nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người mắc phải bệnh tật, mạng sống mong 

manh trong sớm tối, nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người cô quả, sống đơn chiếc không ràng 

buộc, nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người bị tai nạn, gặp cảnh cùng khốn cùng, 

nhân đó rất nên niệm Phật.  

- 	 Nếu người già yếu, mạng sống chẳng còn bao lâu, 

nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người tuổi trẻ, tinh thần sáng suốt nhanh 

nhạy, nhân đó rất nên niệm Phật.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

26

- 	 Nếu người sống an nhàn, trong lòng không bị điều 

gì quấy nhiễu, nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu người bận rộn, thỉnh thoảng mới có một được 

đôi khi rảnh rỗi, nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu là người xuất gia, sống vượt ngoài thế sự, nhân 

đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu là người tại gia, rõ biết ba cõi như căn nhà 

đang cháy cần phải thoát ra, nhân đó rất nên niệm 

Phật.

- 	 Nếu là người thông minh trí tuệ, hiểu thấu ý nghĩa 

Kinh điển, nhân đó rất nên niệm Phật.

- 	 Nếu là người ngu si đần độn, không có được bất kỳ 

khả năng gì khác, nhân đó rất nên niệm Phật. 

- 	 Nếu là người tu tập pháp thiền, ngộ ra được tất 

cả các pháp đều do tâm tạo, nhân đó rất nên 

niệm Phật.

- 	 Nếu là người tu theo đạo tiên, cầu được sống lâu 

muôn tuổi, nhân đó rất nên niệm Phật.

1

1  An Sĩ toàn thư không dẫn chú phần này. Chúng tôi tìm thấy trong sách 
Vân Thê Tịnh độ vựng ngữ (雲棲淨土彙語) thuộc Vạn tân toản Tục 
tạng kinh, Tập 62, kinh số 1170. Phần trích dẫn bắt đầu từ dòng 19 
thuộc trang 2, tờ c. Các đoạn cuối của phần này có đôi chút khác biệt 
so với phần trích dẫn của An Sĩ toàn thư, nguyên văn như sau: 若人聰
明。通曉淨土。正好念佛。若人愚魯。別無所能。正好念佛。若人持
律。律是佛制。正好念佛。若人看經。經是佛說。正好念佛。若人參
禪。禪是佛心。正好念佛。若人悟道。悟須佛證。正好念佛。(Nhược 
nhân thông minh, thông hiểu tịnh độ, chính hảo niệm Phật. Nhược 
nhân ngu lỗ, biệt vô sở năng, chính hảo niệm Phật. Nhược nhân trì luật, 
luật thị Phật chế, chính hảo niệm Phật. Nhược nhân khán kinh, kinh 
thị Phật thuyết, chính hảo niệm Phật. Nhược nhân tham thiền, thiền 
thị Phật tâm, chính hảo niệm Phật. Nhược nhân ngộ đạo, ngộ tu Phật 
chứng, chính hảo niệm Phật.) Nội dung theo An Sĩ toàn thư lại xét thấy 
có phần hợp lý hơn nên chúng tôi ngờ rằng bản văn mà tiên sinh An 
Sĩ đã dùng để trích có thể chính xác hơn bản văn được lưu giữ trong 
Tục tạng kinh hiện nay.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

27

NIỆM PHẬT CÓ CHÍN ĐIỀU 
THÙ THẮNG

1. 	Câu Phật hiệu chỉ có ít chữ, rất dễ niệm, không như 

kinh chú rất khó trì tụng.

2. 	Có thể niệm Phật ở bất cứ đâu, không nhất thiết 

phải đối trước bàn thờ Phật.

3. 	Có thể niệm Phật bất kỳ lúc nào, không nhất thiết 

phân biệt lúc sớm tối, khi bận rộn hay nhàn rỗi.

4. 	Ai ai cũng có thể niệm Phật, không phân biệt kẻ 

sang người hèn, kẻ trí người ngu.

5. Người niệm Phật được tăng trưởng phước đức.

6. Người niệm Phật được tiêu trừ tội nặng. Trong kinh 

dạy rằng: “Chí tâm niệm Phật một tiếng có thể tiêu 

diệt tám mươi ức kiếp tội nặng trong sinh tử.”

7. Người niệm Phật được chư thiên, các vị thần đều 

cung kính.

8. Người niệm Phật thì loài quỷ xấu ác đều phải tránh 

xa.

9. Người niệm Phật khi lâm chung được vãng sinh, 

nhất định sẽ được đức Phật thọ ký.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

28

MỘT SỐ KHÁI NIỆM TRONG ĐẠO 
PHẬT VỀ LUÂN HỒI

1. Các tầng trời trong ba cõi 

- Cõi Dục: 6 tầng trời

- Cõi Sắc: 18 tầng trời, bao gồm:

	 - Sơ thiền: 3 tầng trời

	 - Nhị thiền: 3 tầng trời

	 - Tam thiền: 3 tầng trời

	 - Tứ thiền: 9 tầng trời

- Cõi Vô sắc: 4 tầng trời

(Tổng cộng có 28 tầng trời trong ba cõi.)

2. Bốn cách sinh (tứ sinh)

Bao gồm các chúng sinh được sinh ra từ trứng 
(noãn sinh), từ bào thai (thai sinh), từ sự ẩm ướt (thấp 
sinh) và từ sự biến hóa (hóa sinh).

3. Sáu cõi luân hồi (lục đạo)

1. Cõi trời của chư thiên.

2. Cõi người của nhân loại.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

29

3. Cõi a-tu-la.

4. Cõi địa ngục.

5. Cõi ngạ quỷ.

6. Cõi súc sinh.

Có một số cách phân biệt khác nhau đối với 6 cõi 
này. Như khi nói 2 đường lành thì chỉ đến 2 cõi trời và 
người, nhưng khi nói 3 đường lành thì bao gồm thêm 
cõi a-tu-la.

Tương tự, khi nói đến 3 đường ác thì chỉ đến các 
cõi địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh, nhưng khi nói 4 
đường ác thì bao gồm thêm cõi a-tu-la.

Như vậy, chỉ riêng cõi a-tu-la có thể được xem 
như cõi lành (thiện đạo) hoặc cõi ác (ác đạo).

BẢY PHÉP QUÁN BẤT TỊNH

Quán xét việc ở trong thai mẹ bất tịnh

1. 	Quán xét chủng tử bất tịnh, vì từ nơi ái dục mà sinh 

ra.

2. 	Quán xét việc thọ sinh bất tịnh, vì từ nơi tinh trùng 

và máu huyết trộn lẫn mà thành.

3. 	Quán xét chỗ trú ngụ bất tịnh, vì thai nhi nằm bên 

dưới tạng phủ.

4. 	Quán xét thực phẩm nuôi dưỡng bất tịnh, vì thai 

nhi sống nhờ máu huyết người mẹ.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

30

Quán xét việc sinh ra khỏi thai mẹ bất 
tịnh

5. 	Quán xét việc sinh ra là bất tịnh, vì thai nhi phải đi 

qua đường bất tịnh.

6. 	Quán xét khắp thân thể đều bất tịnh, như trong 

ruột luôn chứa đầy phẩn uế.

7. 	Quán xét đến rốt cùng là bất tịnh, vì khi sinh mạng 

chấm dứt, thân thể hư hoại thối rữa.

BA HẠNG NGƯỜI QUYẾT ĐỊNH 
SẼ ĐƯỢC VÃNG SINH

Kinh Thập lục quán dạy rằng: “Những người tu 
tập các pháp quán [trong kinh này], có ba hạng người 
quyết định sẽ được vãng sinh.

“Thứ nhất là những người biết hiếu dưỡng cha 
mẹ, giữ tâm từ bi không giết hại vật mạng, tu tập 
Mười nghiệp lành.

“Thứ hai là những người đã thọ Tam quy, nghiêm 
trì đầy đủ giới luật, không phạm vào các oai nghi [do 
Phật chế định].

“Thứ ba là những người phát tâm Bồ-đề, tụng đọc 
Kinh điển Đại thừa, khuyến khích khuyên bảo người 
khác cùng tu tập.”1

1 Ba điều này gọi là Tam phúc. Hòa thượng Tịnh Không khi thành lập 
Tịnh tông Học hội đã đưa vào quy chế tu tập (cùng với Lục hòa), xem 
như tôn chỉ của Học hội.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

31

NĂM TÂM LÀNH GIÚP NGƯỜI TU 
CHẮC CHẮN ĐƯỢC VÃNG SINH 

1. 	Phát tâm chán bỏ xa lìa: vì quán xét thấy thế giới 

Ta-bà này có đủ tám loại khổ,

1
 là nơi oan gia tụ hội. 

2. 	Phát tâm mến mộ yêu thích: vì quán xét thấy thế 

giới Tây phương Cực Lạc có vạn điều phúc lành 

trang nghiêm cõi nước, thọ mạng dài lâu không 

thể suy lường.

3. 	Phát tâm báo đáp ân đức: vì quán xét thấy công ơn 

cha mẹ, các bậc sư trưởng đều hết sức lớn lao, chỉ 

khi thành Phật mới có đủ khả năng đền đáp, [nên 

cầu được vãng sinh về Tây phương Cực Lạc, được 

thọ ký thành Phật].

4. 	Phát tâm sợ sệt: vì quán xét thấy nếu không được 

vãng sinh về Cực Lạc thì nhất định phải chịu nghiệp 

quả trôi lăn trong ba đường ác.

5. 	Phát tâm từ bi thương xót: vì quán xét thấy tất cả 

chúng sinh đang chịu nhiều khổ não, nguyện được 

vãng sinh thành Phật để cứu độ tất cả.

1  Tám loại khổ (bát khổ), bao gồm: 1. Sanh là khổ; 2. Già là khổ; 3. 
Bệnh là khổ; 4. Chết là khổ; 5. Mong cầu không được là khổ; 6. Năm 
ấm phát triển bất thường là khổ; 7. Xa lìa người thương yêu là khổ; 8. 
Gặp gỡ, gần gũi kẻ oán ghét là khổ.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

32

CHÍN PHÉP QUÁN TƯỞNG TỬ 
THI

1. 	Quán tưởng tử thi mới chết: thân thể nằm ngửa 

cứng đờ, khí lạnh thấu xương.

2. 	Quán máu đông ứ đọng trong thân: sau khi chết 

được ba, bốn ngày, xác chết biến thành màu xanh 

tím thâm đen. 

3. 	Quán chất mủ rỉ chảy ra: khi thân thể xanh tím 

trương sình vỡ ra, máu mủ hôi hám rỉ chảy khắp nơi.

4. 	Quán xác chết tan rã hư hoại: khi máu mủ thịt da 

đều tan rã, chỉ còn như một đống xương thịt thối 

nát.

5. 	Quán xương cốt hôi thối: khi chỉ còn lại nắm xương 

tàn nơi thi thể đã phân hủy hết, mùi hôi thối bốc 

lên kinh khủng đến mức những người thân yêu 

nhất cũng phải bịt mũi tránh xa.  

6. 	Quán giòi bọ rúc rỉa: trong suốt thời gian xác chết 

phân hủy, vô số các loại giòi bọ sinh ra, rúc rỉa khắp 

thi thể.

7. 	Quán xác chết đã phân hủy hết, chỉ còn lại các đốt 

xương được dính với nhau nhờ các dây gân.

8. 	Quán các dây gân cuối cùng cũng tan rã hết, chỉ 

còn lại những đốt xương trắng rời rạc nằm rải rác.

9. 	Quán những đốt xương cuối cùng rồi cũng khô 

mục, hư hoại, dần dần tiêu tán hết.

Khi thực hành chín phép quán trên đây, đều thấy 
rõ rằng chính bản thân mình trong tương lai chắc 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

33

chắn rồi cũng không tránh khỏi những tiến trình ấy. 
Do đó phải sớm nhận biết, hiểu rõ mà lo việc niệm 
Phật cầu sinh Tịnh độ. 

Phép quán xương trắng

Trong phép quán này, hành giả quán chiếu những 
điều mình theo đuổi, bám giữ trong suốt cuộc đời bao 
gồm: con cái, tiền bạc châu báu, nhà cửa, ruộng vườn, 
quan tước địa vị, danh dự, tri thức, tài nghề. Tám điều 
ấy rốt cùng khi chết đi đều chẳng mang theo được, 
chỉ còn trơ lại một bộ xương trắng. Nên có thơ rằng:

Một khi quán xét kỹ mọi điều,
Hết thảy buông tay chẳng mang theo.
Sao không sớm liệu đường tu tập,
Thoát khổ về Tây, vẹn muôn bề.

BẢY ĐIỀU ĐÁNG TIẾC

1. 	Đức Phật A-di-đà vốn có lời nguyện lớn cứu khổ 

chúng sinh, nhưng ta lại không đến được đài sen 

vàng nơi Cực Lạc; Diêm chúa thật vô tình chẳng 

thương xót ai, nhưng ta lại tự chuốc lấy hình phạt 

nơi ấy. Đó là điều đáng tiếc thứ nhất.

2. Hoa đồng cỏ nội sớm nở tối tàn lại trăm cách tìm 

cầu, nhưng không cầu sinh về nơi có rừng cây báu 

vĩnh viễn không tàn úa. Đó là điều đáng tiếc thứ 

hai.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

34

3. 	Hiện tại đang phải chịu nỗi khổ đói rét, nhưng 

không cầu sinh về nơi có y phục, thức ăn tự nhiên 

hóa hiện. Đó là điều đáng tiếc thứ ba.

4. Người đời từ xưa đến nay vốn đều không tránh khỏi 

cái chết, nhưng lại chưa từng thấu hiểu được sau 

khi chết sẽ đi về đâu. Đó là điều đáng tiếc thứ tư.

5. 	Hiên nhà quán chợ tồi tàn mà trọn đời cứ vất vả kinh 

doanh mưu lợi, nhưng lại không cầu sinh về nơi có 

cung điện nguy nga bằng bảy báu. Đó là điều đáng 

tiếc thứ năm.

6. 	Bệnh tật nhỏ nhặt đã lo lắng cầu thầy chữa trị, 

nhưng lại không cầu sinh về nơi vĩnh viễn không 

tật bệnh. Đó là điều đáng tiếc thứ sáu.  

7. 	Băng rừng vượt suối, lên núi xuống ngàn, đều là vì 

mong cầu tìm thầy học đạo, nhưng Phật A-di-đà 

hiện tại đang thuyết pháp lại không cầu được gần 

gũi để chiêm bái nương theo. Đó là điều đáng tiếc 

thứ bảy.

Từ điều thứ nhất đến điều thứ sáu đều là do 
không rõ biết.

Các điều thứ nhất, thứ hai, thứ tư, thứ sáu và thứ 
bảy là do không có lòng tin.1

1 Từ phần Mười điều thù thắng ở cõi Tây phương cho đến hết phần 
Bảy điều đáng tiếc này, trong nguyên tác trình bày bằng các biểu đồ, 
chúng tôi chỉ căn cứ nội dung để thể hiện lại mà thôi. 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

35

LỜI DẪN VỀ VIỆC KHẮC BẢN IN 
LẠI SÁCH TÂY QUY TRỰC CHỈ

Những trước tác của tiên sinh Chu An Sĩ còn lưu 
truyền ở đời, kể ra có 4 bộ sách. Thứ nhất là Âm chất 
văn quảng nghĩa (khuyên người tin sâu nhân quả), 
thứ hai là Vạn thiện tiên tư tập (khuyên người bỏ sự 
giết hại), thứ ba là Dục hải hồi cuồng (khuyên người 
bỏ sự tham dục) và thứ tư là Tây quy trực chỉ (khuyên 
người niệm Phật cầu sinh Tịnh độ). Những ai may 
mắn được xem qua các sách này, thảy đều mừng vui 
tin nhận làm theo, vì thế mà khắp nơi đều khắc bản in 
ra, lưu hành rất rộng.

Riêng bộ sách Tây quy trực chỉ, trước đây vốn đã 
qua sự san định sửa đổi của Giang Thiết Quân ở Ngô 
Môn,1 không còn giống như khi Chu tiên sinh viết 
ra. Họ Giang cho rằng nội dung quyển Cương yếu2 
chẳng qua chỉ là trích lấy phần toát yếu trong bản 
soạn tập Đại Di-đà kinh của Vương Long Thư3 đưa 
vào cùng 48 lời nguyện [của đức Phật A-di-đà] mà 
thôi, nay [ông ấy] đã mang bản kinh Vô Lượng Thọ 
dịch vào đời Ngụy4 hợp với 2 bản luận của Lâm cư sĩ 
mà khắc bản lưu hành, nên phần Cương yếu không 

1 Ngô Môn ngày nay thuộc huyện Cam Cốc, tỉnh Cam Túc.
2 Tức là quyển thứ nhất của Tây quy trực chỉ.
3 Ở đây muốn nói đến các phần kinh văn được trích dẫn trong sách 

Long Thư Tịnh độ văn của cư sĩ Vương Nhật Hưu tức Vương Long 
Thư. 

4 Tức bản Hán dịch của Khang Tăng Khải, gồm 2 quyển, được đưa vào 
Đại Chánh tạng thuộc Tập 12, kinh số 360.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

36

cần phải khắc in nữa. Đó là không biết rằng trọn bản 
sách Tây quy trực chỉ này của Chu tiên sinh, đều là 
trích soạn từ trước tác của nhiều người [chứ không 
riêng gì phần Cương yếu], nếu cho rằng vì các bản 
khác đã có rồi nên không cần in lại, thì trọn sách này 
không khỏi phải dần dần bị cắt bỏ cho đến hết mất.

Nay tôi đến chỗ Chu Quân Bảo ở Ngu Sơn, được 
cư sĩ Thắng Liên tặng cho một bản khắc nguyên bản 
[sách Tây quy trực chỉ], vừa nhìn thấy thật hết sức vui 
mừng không kể xiết, tin chắc rằng đó là do nguyện 
lực của Chu tiên sinh gia trì, đặc biệt còn lưu giữ được 
bản này để mang lại lợi lạc cho người đời sau. Tôi liền 
gấp rút giao cho thợ khắc bản in, để khôi phục sách 
này trở lại như nguyên tác ban đầu.

Chu tiên sinh từng có lời nguyện rằng: “Nguyện 
đem hạt giống sen vàng chín phẩm cõi Tây phương, 
gieo trồng trong khắp cõi Ta-bà.” Đó chính là mong 
muốn cho sách này được lưu hành rộng khắp, truyền 
mãi về sau.

Tháng giêng, niên hiệu Quang Tự năm thứ 121

Nhân Sơn - Dương Văn Hội
Kính ghi

1 Tức là năm 1886.



37

QUYỂN MỘT

CƯƠNG YẾU CỦA PHÁP 
MÔN TỊNH ĐỘ

Lời dẫn
Đức Thế Tôn vì một đại sự nhân duyên mà xuất 

hiện ở đời. Ngài thương xót hết thảy chúng sinh trôi 
lăn trong sáu đường luân hồi, sống chết nối nhau, 
chịu đựng khổ não không cùng tận. Cho nên, trong 
hết thảy các cõi Phật mười phương, ngài đã chỉ ra thế 
giới Cực Lạc ở phương Tây để giúp chúng sinh biết 
chỗ hướng về. Ngài lại truyền dạy một pháp môn hết 
sức đơn giản thuận tiện, chỉ cần niệm tưởng đến đức 
Phật A-di-đà liền được vãng sinh. Đây quả thật là con 
thuyền từ lớn lao giữa biển khổ sinh tử.

Tôi nhờ phước báu sâu dày từ đời trước, may mắn 
được gặp pháp môn này, không dám quên ơn đức sâu 
nặng của đức Đại từ Như Lai, nên mang những yếu 
chỉ trong hai bản kinh A-di-đà, gồm đại bản1 và tiểu 

1 Tức Phật thuyết Đại A-di-đà kinh (佛說大阿彌陀經) do Vương Nhật Hưu 
hiệu tập vào đời Tống, được đưa vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 12, 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

38

bản,1 trích yếu khái quát lại đưa vào một bản văn, 
giúp người đọc xem qua một lần có thể dễ dàng nắm 
hiểu rõ ràng, đặt tên là Cương yếu của pháp môn 
Tịnh độ.

Ngài A-nan thưa thỉnh

Kinh Đại A-di-đà chép rằng: Một hôm, dung 
nhan của đức Thế Tôn bỗng dưng có sự biến chuyển 
[trang nghiêm] khác thường, ngài A-nan liền thưa 
thỉnh nguyên do.

Đức Phật dạy: Sự thưa hỏi của ông hôm nay lợi lạc 
còn hơn cả việc cúng dường tất cả các vị Thanh văn, 
Duyên giác cùng bố thí cho hết thảy chư thiên, nhân 
dân, cho đến tất cả các loài hữu tình trong bốn cõi 
thiên hạ. Lại cho dù trải qua nhiều kiếp tiếp tục cúng 
dường bố thí như vậy, nhiều hơn gấp trăm ngàn lần, 
cũng không thể lợi lạc bằng sự thưa hỏi này. Vì sao 
vậy? Vì hết thảy chư thiên cho đến các bậc đế vương, 
nhân dân trong cõi người, tất cả đều nhờ câu hỏi của 
ông hôm nay mà được [truyền dạy] pháp môn giải 
thoát.”2

kinh số 364, bắt đầu từ trang 326, tờ c. Từ đây về sau chúng tôi sẽ gọi 
tên kinh này là Đại A-di-đà.

1 Tức Phật thuyết A-di-đà kinh (佛說阿彌陀經), do ngài Cưu-ma-la-thập 
dịch sang Hán văn, được đưa vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 12, kinh 
số 366, bắt đầu từ trang 346, tờ b. Từ đây về sau chúng tôi sẽ gọi tên 
kinh này là A-di-đà.

2 Đoạn này so sánh câu chữ thì nhận ra không được trích từ kinh Phật 
thuyết Đại A-di-đà, mà được trích lại từ sách Long Thư tăng quảng 
Tịnh độ văn (龍舒增廣淨土文) do Vương Nhật Hưu soạn vào đời Tống, 
được đưa vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 47, kinh số 1970, trang 257, 
tờ c, bắt đầu từ dòng thứ nhất.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

39

Lời bàn

Xét theo đây thì có thể thấy rằng, pháp môn Tịnh 
độ không chỉ là thuyền từ cứu vớt nhân loại, mà cũng 
là ngọn đuốc soi đường giải thoát cho chư thiên, phải 
thận trọng chớ nên khinh thường.

Hai lần nêu rõ cõi Cực Lạc

Kinh A-di-đà chép rằng: “Về phương Tây, cách 
đây mười vạn ức cõi Phật, có một thế giới tên là Cực 
Lạc. Ở cõi ấy có đức Phật hiệu A-di-đà hiện nay đang 
thuyết pháp. Xá-lợi-phất! Tại sao cõi ấy gọi là Cực 
Lạc? Vì nơi ấy chúng sinh không có những sự khổ 
não, chỉ hưởng các điều vui sướng, nên gọi là Cực 
Lạc.”1

Nhân duyên quá khứ

Kinh Đại A-di-đà chép rằng: “Cách đây vô lượng 
kiếp, có đức Phật hiệu là Thế Tự Tại Vương ra đời hóa 
độ chúng sinh. Lúc bấy giờ có vị đại quốc vương đến 
nghe thuyết pháp, được tức thời giác ngộ, liền từ bỏ 
ngôi vua xuất gia tu tập, thành một vị tỳ-kheo hiệu là 
Pháp Tạng, nay chính là đức Phật A-di-đà.

“Khi ấy, tỳ-kheo Pháp Tạng đối trước đức Phật 
Thế Tự Tại Vương mà phát 48 lời đại nguyện, vì muốn 

1 Đoạn kinh văn trích dẫn này nằm trong kinh Phật thuyết A-di-đà, Đại 
Chánh tạng, Tập 12, kinh số 366, trang 346, tờ c, bắt đầu từ dòng thứ 
10. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

40

cứu độ chúng sinh nên ngài hết sức tinh tấn tu hành, 
đạt đến địa vị Bồ Tát. 

“Bồ Tát ấy bên trong tu tập trí tuệ, bên ngoài tu 
tạo phúc đức, đối với hết thảy mọi việc trong thế gian, 
không một việc gì ngài không thấy biết. Sau đó lại 
thác sinh vào cảnh giới của tất cả chúng sinh, hóa 
hiện hình thể giống như họ, thông hiểu ngôn ngữ 
của họ, để nhân đó giáo hóa cho tất cả. Vì thế, trên 
từ thiên đế, dưới đến các loài côn trùng, không một 
chúng sinh nào ngài không mong muốn cứu độ cho 
được siêu sinh về thế giới Cực Lạc.”1

Tròn nguyện xưa, thành quả Phật 

Kinh Đại A-di-đà chép rằng: “Đức Phật A-di-đà 
trải qua nhiều đại a-tăng-kỳ kiếp thực hành hạnh 
Bồ Tát, không nề mọi sự gian khổ, từ trong tay ngài 
thường hóa hiện ra đủ các loại y phục, thức ăn, âm 
nhạc, cho đến những thứ thiết yếu nhất để bố thí, ban 
cho tất cả chúng sinh, khiến cho hết thảy đều được 
vui mừng, hoan hỷ. Ngài phát tâm Bồ-đề đã trải qua 
vô số trăm ngàn vạn ức kiếp mới được thành tựu 48 
lời đại nguyện đã phát khởi trước đây rồi chứng đắc 
quả vị Phật. Cho nên, vô số chúng sinh trong mười 
phương, chỉ cần một niệm quy y liền được vãng sinh 
về cõi nước của ngài.”2

1 Phần kinh văn trích dẫn này nằm trong kinh Phật thuyết Đại A-di-đà, 
Đại Chánh tạng, Tập 12, kinh số 366, trang 346, tờ c, bắt đầu từ dòng 
thứ 10.

2 Tương tự như đoạn trích trên, đoạn này cũng được trích từ sách Long 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

41

Bốn mươi tám đại nguyện
Đại nguyện thứ nhất: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện trong cõi nước 
của ta tránh khỏi ba đường ác: địa ngục, ngạ quỉ, súc 
sanh, cho đến không có cả các loài trùng bọ biết bò, 
biết bay, biết động đậy...1

Đại nguyện thứ nhì: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện trong cõi nước của 
ta không có nữ giới. Tất cả chư thiên, loài người cho 
đến các loài trùng bọ biết bò, biết bay, biết động đậy... 
trong vô số thế giới khác, nếu được sinh về cõi nước 
của ta đều sẽ hóa sinh từ hoa sen quý trong hồ nước 
bằng bảy báu.

Đại nguyện thứ ba: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện chúng sinh trong 
cõi nước của ta khi muốn ăn liền có trăm vị ngon lạ tự 
nhiên hiện ra trong bát quý bằng bảy báu. Sau khi ăn 
xong thì bát ấy tự nhiên biến mất.  

Thư tăng quảng Tịnh độ văn (龍舒增廣淨土文), trang 258, tờ a, bắt đầu 
từ dòng thứ 20. 

1 Tất cả các lời nguyện ở đây đều trích theo kinh Phật thuyết Đại A-di-đà 
nhưng bỏ đi phần cuối của mỗi câu là: 不得是願終不作佛。(bất đắc 
như nguyện chung bất tác Phật. - nếu không được như lời nguyện, ta 
sẽ không thành Phật.) Ngoài ra, 4 chữ ở đầu mỗi lời nguyện là 我作佛
時 (ngã tác Phật thời - khi ta thành Phật) cũng thỉnh thoảng bị lược bỏ 
đi. Xét thấy 4 chữ này có ý nghĩa cần thiết nên khi dịch chúng tôi đã bổ 
sung đầy đủ, riêng phần cuối chúng tôi vẫn lược đi theo ý soạn giả vì 
không làm thay đổi ý nghĩa các lời nguyện. Xem nguyên bản Hán văn 
trong Đại Chánh tạng thuộc Tập 12, kinh số 364, trang 328, tờ c, bắt 
đầu từ dòng thứ 11.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

42

Đại nguyện thứ tư: 

Sau khi ta thành Phật, chúng sinh trong cõi nước 
của ta khi cần đến y phục thì vừa nghĩ đến liền có 
ngay đúng như ý muốn, không bao giờ phải cần đến 
những việc cắt, may, nhuộm, sửa...  

Đại nguyện thứ năm: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện trong cõi nước của 
ta từ mặt đất lên tận hư không đều có những cung 
điện lầu gác xinh đẹp, có đủ các hương thơm vi diệu 
hợp thành. Hương thơm ấy xông khắp các thế giới 
trong mười phương. Những chúng sinh nào ngửi 
được mùi hương ấy đều phát tâm tu theo hạnh Phật.

Đại nguyện thứ sáu: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho chúng sinh 
trong cõi nước của ta đều thương yêu kính trọng lẫn 
nhau, không có lòng ganh ghét oán giận.

Đại nguyện thứ bảy: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho chúng sinh 
trong cõi nước của ta đều không có các tâm tham lam, 
sân hận và si mê.  

Đại nguyện thứ tám: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho chúng sinh 
trong cõi nước của ta đều cùng một tâm lành, không 
nghi ngờ lẫn nhau. Có điều gì vừa muốn nói ra thì tự 
nhiên đều hiểu được ý nhau.  



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

43

Đại nguyện thứ chín: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho chúng sinh 
trong cõi nước của ta đều không nghe biết đến những 
danh từ chỉ sự bất thiện, huống chi là thật có những 
điều ấy.  

Đại nguyện thứ mười: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho chúng sinh 
trong cõi nước của ta đều biết rõ thân thể là hư huyễn, 
không có tâm tham đắm.  

Đại nguyện thứ mười một: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho chúng sinh 
trong cõi nước của ta tuy có phân ra loài người và 
chư thiên khác nhau, nhưng đều có hình thể toàn một 
màu vàng ròng, vẻ mặt đoan chánh đẹp đẽ.  

Đại nguyện thứ mười hai: 

Sau khi ta thành Phật, ví như chư thiên và loài 
người trong khắp vô lượng thế giới mười phương thảy 
đều chứng quả Thanh văn, Duyên giác, cũng không 
có khả năng biết được tuổi thọ của ta được bao nhiêu 
vạn ức kiếp.  

Đại nguyện thứ mười ba: 

Sau khi ta thành Phật, ví như chư thiên và loài 
người trong cả ngàn ức thế giới mười phương thảy 
đều chứng quả Thanh văn, Duyên giác, đều một lòng 
cùng nhau tính đếm số lượng chư thiên, loài người 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

44

trong cõi nước của ta, cũng không thể biết được số 
lượng ấy.  

Đại nguyện thứ mười bốn: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho chúng sinh 
trong cõi nước của ta đều có thọ mạng dài lâu vô số 
kiếp, không ai có thể tính đếm được.  

Đại nguyện thứ mười lăm: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho chúng sinh 
trong cõi nước của ta thảy đều được thọ hưởng những 
sự khoái lạc không khác gì các bậc tỳ-kheo đã dứt 
sạch lậu hoặc.  

Đại nguyện thứ mười sáu: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho chúng sinh 
trong cõi nước của ta đều trụ nơi địa vị chánh tín, lìa 
xa mọi tư tưởng điên đảo, phân biệt, các căn đều tịch 
tĩnh, dừng lắng cho đến lúc đạt được Niết-bàn.  

Đại nguyện thứ mười bảy: 

Sau khi ta thành Phật, sự thuyết giảng kinh điển 
và tu hành đạo pháp đều nhiều hơn gấp mười lần so 
với chư Phật.  

Đại nguyện thứ mười tám: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho tất cả chúng 
sinh trong cõi nước của ta đều rõ biết hết thảy những 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

45

kiếp quá khứ, biết được mọi sự việc đã xảy ra trong 
trăm ngàn muôn  ức na-do-tha1 kiếp.  

Đại nguyện thứ mười chín: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho tất cả chúng 
sinh trong cõi nước của ta đều được thiên nhãn, nhìn 
thấy khắp trăm ngàn ức na-do-tha thế giới.  

Đại nguyện thứ hai mươi: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho tất cả chúng 
sinh trong cõi nước của ta đều được thiên nhĩ, nghe 
tiếng thuyết pháp của trăm ngàn ức na-do-tha chư 
Phật. Nghe rồi liền có thể tin nhận vâng làm theo.  

Đại nguyện thứ hai mươi mốt: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho tất cả chúng 
sinh trong cõi nước của ta đều được tha tâm trí, rõ biết 
được tâm niệm của hết thảy chúng sinh trong trăm 
ngàn ức na-do-tha thế giới.  

Đại nguyện thứ hai mươi hai: 

Sau khi ta thành Phật, nguyện cho tất cả chúng 
sinh trong cõi nước của ta đều được phép thần túc, chỉ 
trong khoảng thời gian của một niệm có thể vượt qua 
được trăm ngàn ức na-do-tha thế giới.  

Đại nguyện thứ hai mươi ba: 

Sau khi ta thành Phật, danh hiệu của ta vang truyền 
khắp vô số thế giới trong mười phương. Hết thảy chư 

1  Na-do-tha (那由他): Phiên âm từ Phạn ngữ, được dùng để chỉ một con 
số tượng trưng rất lớn.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

46

Phật đều xưng tán công đức của ta cùng ca ngợi thế giới 
thù thắng của ta. Hết thảy chư thiên, loài người, cho đến 
các loài trùng bọ biết bò, biết bay, biết động đậy... khi 
nghe được danh hiệu của ta, chỉ cần phát khởi tâm lành 
mừng vui hoan hỷ, ta sẽ khiến cho đều được sinh về thế 
giới của ta.  

Đại nguyện thứ hai mươi bốn: 

Sau khi ta thành Phật, hào quang trên đỉnh đầu 
của ta chiếu sáng rực rỡ nhiệm mầu, hơn cả ánh sáng 
của mặt trời mặt trăng đến trăm ngàn vạn lần.  

Đại nguyện thứ hai mươi lăm: 

Sau khi ta thành Phật, hào quang của ta chiếu 
sáng đến vô số cõi thế giới. Hết thảy chư thiên và loài 
người, cho đến các loài trùng bọ biết bò, biết bay, biết 
động đậy... khi được thấy hào quang của ta rồi thảy 
đều sinh khởi lòng từ, làm việc thiện, rồi tất cả đều 
được sinh về thế giới của ta.  

Đại nguyện thứ hai mươi sáu: 

Sau khi ta thành Phật, chư thiên và loài người 
trong vô số cõi thế giới, cho đến các loài trùng bọ biết 
bò, biết bay, biết động đậy... khi được hào quang của 
ta chiếu vào thân thể liền được thân tâm từ hòa hơn 
cả chư thiên.1  

1 Nội dung lời nguyện này và một số lời nguyện theo sau trong nguyên 
tác lược đi ít nhiều, chúng tôi đều đã bổ sung ý nghĩa theo kinh văn.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

47

Đại nguyện thứ hai mươi bảy: 

Sau khi ta thành Phật, chư thiên và loài người 
trong vô số cõi thế giới, nếu có ai phát tâm Bồ-đề, 
vâng giữ trai giới, thực hành sáu pháp ba-la-mật, tu 
các công đức, hết lòng phát nguyện được sinh về thế 
giới của ta, thì khi người ấy lâm chung ta sẽ cùng với 
đại chúng hiện đến trước mặt, tiếp dẫn người ấy sinh 
về thế giới của ta, làm bậc Bồ Tát trụ ở địa vị không 
còn thối chuyển.  

Đại nguyện thứ hai mươi tám: 

Sau khi ta thành Phật, chư thiên và loài người 
trong vô số cõi thế giới, nếu có ai được nghe danh 
hiệu của ta liền thắp hương, dâng hoa, dùng các thứ 
đèn đuốc, cờ phướn trang nghiêm, cúng dường trai 
tăng, xây dựng chùa tháp, giữ gìn trai giới thanh tịnh, 
làm các việc thiện, một lòng nhớ nghĩ đến ta, cho dù 
chỉ trong một ngày một đêm không gián đoạn, cũng 
chắc chắn sẽ được sinh về cõi thế giới của ta.  

Đại nguyện thứ hai mươi chín: 

Sau khi ta thành Phật, chư thiên và loài người 
trong vô số cõi thế giới, nếu có ai hết lòng tin tưởng 
muốn được sinh về cõi thế giới của ta, chỉ cần niệm 
rõ lên danh hiệu của ta mười tiếng, hết thảy liền được 
sinh về cõi thế giới của ta, chỉ trừ ra những kẻ phạm 
vào năm tội nghịch hoặc phỉ báng Chánh pháp.  



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

48

Đại nguyện thứ ba mươi: 

Sau khi ta thành Phật, chư thiên và loài người 
trong vô số cõi thế giới, cho đến các loài trùng bọ biết 
bò, biết bay, biết động đậy... nếu như trong những 
kiếp trước đã từng làm các việc ác, nay được nghe 
danh hiệu của ta liền hết lòng sám hối, quay sang 
làm thiện, vâng giữ giới luật, thọ trì kinh điển, phát 
nguyện được sinh về thế giới của ta, thì khi lâm chung 
liền không bị đọa vào trong ba đường ác, thẳng tắt 
một đường sinh về thế giới của ta, mọi chỗ mong cầu 
đều được như ý.  

Đại nguyện thứ ba mươi mốt: 

Sau khi ta thành Phật, chư thiên và loài người 
trong vô số cõi thế giới, nếu ai được nghe danh hiệu 
của ta liền cúi đầu sát đất lễ lạy cung kính, mừng vui 
tin tưởng phát tâm ưa muốn tu theo hạnh Bồ Tát, liền 
được hết thảy chư thiên và người đời kính trọng.  

Đại nguyện thứ ba mươi hai: 

Sau khi ta thành Phật, hết thảy nữ nhân trong vô 
số cõi thế giới, nếu được nghe danh hiệu của ta liền 
mừng vui tin tưởng, phát tâm Bồ-đề, sinh lòng chán 
ghét thân nữ. Sau khi lâm chung liền không còn phải 
thọ sinh làm thân nữ.  

Đại nguyện thứ ba mươi ba: 

Sau khi ta thành Phật, những chúng sinh nào sinh 
về cõi thế giới của ta đều là hàng Bồ Tát Nhất sinh 
bổ xứ, trừ ra những vị có phát nguyện sinh về những 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

49

thế giới khác để giáo hóa chúng sinh, tu hạnh Bồ Tát, 
cúng dường chư Phật, liền được tùy ý sinh về phương 
ấy. Ta sẽ dùng sức oai thần khiến cho vị ấy giáo hóa 
được hết thảy chúng sinh đều phát khởi lòng tin, tu 
hạnh Bồ-đề, hạnh Phổ Hiền, hạnh tịch diệt, Phạm 
hạnh thanh tịnh, hạnh cao trổi nhất, cùng với hết thảy 
các hạnh lành.  

Đại nguyện thứ ba mươi bốn: 

Sau khi ta thành Phật, những chúng sinh nào ở 
thế giới của ta muốn sinh về thế giới khác liền được 
như ý nguyện nhưng không còn phải đọa vào trong 
ba đường ác.  

Đại nguyện thứ ba mươi lăm: 

Sau khi ta thành Phật, các vị Bồ Tát trong thế giới 
của ta dùng đủ loại hương hoa, cờ phướn, trân châu, 
chuỗi ngọc, cùng với đủ mọi thứ phẩm vật cúng dường, 
muốn hiện đến vô số cõi thế giới để cúng dường chư 
Phật, liền chỉ trong khoảng thời gian của một bữa ăn có 
thể hiện đến khắp mọi nơi.  

Đại nguyện thứ ba mươi sáu: 

Sau khi ta thành Phật, các vị Bồ Tát trong thế giới 
của ta nếu muốn dùng đủ mọi thứ phẩm vật để cúng 
dường vô số chư Phật trong mười phương, liền tức 
thời hiện đến trước các vị Phật ấy với đầy đủ mọi thứ 
phẩm vật. Cúng dường rồi, ngay trong ngày ấy chưa 
đến giờ thọ trai đã kịp trở về.  



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

50

Đại nguyện thứ ba mươi bảy: 

Sau khi ta thành Phật, các vị Bồ Tát trong thế giới 
của ta thọ trì kinh pháp, tụng đọc, giảng thuyết, liền 
có đủ biện tài trí tuệ.  

Đại nguyện thứ ba mươi tám: 

Sau khi ta thành Phật, các vị Bồ Tát trong thế giới 
của ta có thể giảng thuyết hết thảy các pháp, được 
biện tài trí tuệ không hạn lượng.  

Đại nguyện thứ ba mươi chín: 

Sau khi ta thành Phật, các vị Bồ Tát trong thế giới 
của ta đều được sức mạnh như lực sĩ Kim cang Na-la-
diên ở cõi trời, thân thể đều toàn một màu sáng đẹp 
như vàng tử ma,1 có đủ ba mươi hai tướng tốt, tám mươi 
vẻ đẹp, giảng kinh hành đạo không khác gì chư Phật.  

Đại nguyện thứ bốn mươi: 

Sau khi ta thành Phật, cõi thế giới của ta thanh 
tịnh soi chiếu khắp vô lượng thế giới trong mười 
phương. Các vị Bồ Tát nếu muốn nhìn vào trong 
cây quý để thấy được hết thảy những cõi Phật trang 
nghiêm thanh tịnh trong khắp mười phương, liền tức 
thời nhìn thấy hiện ra đầy đủ như trong tấm gương 
sáng ở ngay trước mặt.  

Đại nguyện thứ bốn mươi mốt: 

Sau khi ta thành Phật, những vị Bồ Tát trong cõi 
thế giới của ta, dù có ít công đức cũng có thể thấy biết 

1  Vàng tử ma (tử ma kim): Loại vàng quý nhất có màu vàng pha sắc 
đỏ tía.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

51

được cây bồ-đề nơi đạo tràng của ta cao đến bốn ngàn 
do-tuần.  

Đại nguyện thứ bốn mươi hai: 

Sau khi ta thành Phật, hết thảy chư thiên và loài 
người cùng với vạn vật trong cõi thế giới của ta đều 
trang nghiêm thanh tịnh, sáng suốt đẹp đẽ, hình dáng 
và màu sắc đều đặc biệt kỳ diệu, nhiệm mầu tinh tế đến 
mức không ai có thể nói hết được. Chúng sinh dù có đạt 
được thiên nhãn cũng không thể phân biệt gọi tên hay 
tính đếm được hết mọi thứ trong thế giới của ta.  

Đại nguyện thứ bốn mươi ba: 

Sau khi ta thành Phật, hết thảy chúng sinh trong 
cõi thế giới của ta, tùy theo chí nguyện, nếu muốn 
nghe pháp liền tức thời được nghe.  

Đại nguyện thứ bốn mươi bốn: 

Sau khi ta thành Phật, hết thảy hàng Bồ Tát hay 
Thanh văn trong cõi thế giới của ta đều có đủ trí tuệ, 
thần lực, trên đỉnh đầu cũng có hào quang chiếu sáng, 
tiếng nói phát ra vang rền, lưu loát, giảng kinh hành 
đạo đều không khác với chư Phật.  

Đại nguyện thứ bốn mươi lăm: 

Sau khi ta thành Phật, các vị Bồ Tát ở những phương 
khác được nghe danh hiệu của ta đều quy y tinh tấn, 
đều được phép Tam-muội thanh tịnh giải thoát. Các vị 
trụ yên nơi phép tam-muội này thì chỉ trong thời gian 
một ý niệm khởi lên đã có thể cúng dường vô số chư 
Phật mà vẫn không rời khỏi thiền định.  



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

52

Đại nguyện thứ bốn mươi sáu: 

Sau khi ta thành Phật, các vị Bồ Tát ở những 
phương khác được nghe danh hiệu của ta đều quy y 
tinh tấn, đều được phép Tam-muội Phổ đẳng, từ đó 
cho đến khi thành Phật luôn thường được nhìn thấy 
vô số chư Phật.  

Đại nguyện thứ bốn mươi bảy: 

Sau khi ta thành Phật, các vị Bồ Tát ở những 
phương khác được nghe danh hiệu của ta đều quy y 
tinh tấn, liền được ngay địa vị không còn thối chuyển.  

Đại nguyện thứ bốn mươi tám: 

Sau khi ta thành Phật, các vị Bồ Tát ở những 
phương khác được nghe danh hiệu của ta đều quy 
y tinh tấn, liền được ngay các bậc nhẫn nhục từ thứ 
nhất, thứ hai cho đến thứ ba, đều được phép Tam-
muội thanh tịnh giải thoát. Các vị trụ yên nơi phép 
tam-muội này thì chỉ trong thời gian một ý niệm 
khởi lên đã có thể cúng dường vô số chư Phật mà vẫn 
không rời khỏi thiền định.

Đức Phật Thích-ca dạy rằng: “Khi tỳ-kheo Pháp 
Tạng đối trước đức Phật Thế Tự Tại Vương phát khởi 
những lời đại nguyện ấy thì cõi đất chấn động, chư 
thiên rải hoa báu xuống như mưa để xưng tán. Giữa 
không trung có tiếng ngợi khen xưng tán, rằng tỳ-kheo 
này quyết định sẽ thành Phật.”



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

53

Giải thích danh hiệu 

Kinh A-di-đà chép rằng: “Đức Phật ấy vì sao có 
danh hiệu là A-di-đà? Này Xá-lợi-phất, đức Phật ấy 
có hào quang vô lượng, chiếu sáng khắp các cõi nước 
trong mười phương, không gì có thể ngăn ngại được, 
nên có danh hiệu là A-di-đà.”

Lại cũng chép rằng: “Thọ mạng của đức Phật ấy 
cùng với nhân dân trong cõi nước là vô lượng vô biên 
a-tăng-kỳ kiếp, nên có danh hiệu là A-di-đà.”

Cung điện, hồ báu
Kinh Đại A-di-đà chép rằng: “Ở cõi nước của Phật 

A-di-đà, tất cả giảng đường, tinh xá đều tự nhiên hình 
thành bằng bảy món báu. Lại có bảy món báu làm 
thành lầu đài, lan can... thù thắng hơn gấp trăm ngàn 
lần so với cung điện của Thiên đế ở cõi trời Tha hóa 
tự tại nơi thế giới Ta-bà này.1 Ngoài ra, những cung 
điện của các vị Bồ Tát, Thanh văn ở thế giới Cực Lạc 
cũng đều như thế. 

“Chư thiên và con người ở đó mỗi khi cần đến y 
phục, thức ăn uống, âm nhạc mầu nhiệm... đều được 
tùy ý hóa hiện ra. Đối với cung điện để cư trú, các vị 
chỉ cần tùy ý nói ra màu sắc, mức độ cao thấp, lớn 
nhỏ, muốn làm bằng một món báu, hai món báu cho 
đến vô số các món báu, liền sẽ lập tức hóa hiện đúng 
như ý muốn. 

1 Nguyên tác dùng đệ lục thiên (第六 天) tức tầng trời thứ sáu để chỉ cõi 
trời Tha hóa tự tại, là cõi trời cao nhất trong Dục giới.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

54

“Tuy nhiên, có những vị được tùy ý hóa hiện cung 
điện lớn nhỏ như thế, lơ lửng giữa hư không, lại cũng 
có những vị không thể tùy ý hóa hiện, và chỉ có cung 
điện ở trên mặt đất bằng các món báu. Đó là do trong 
đời trước khi các vị cầu đạo, tu tập phước đức có khác 
biệt nhau. Chỉ riêng các thứ y phục, thức ăn uống thì 
tất cả đều bình đẳng như nhau.   

“Bên trong và bên ngoài các cung điện cũng tự 
nhiên hóa hiện các dòng suối, ao hồ, hoặc làm bằng 
một, hai món báu, lớp cát bên dưới đáy cũng bằng 
một, hai món báu, chẳng hạn như hồ bằng vàng ròng 
thì cát ở đáy hồ bằng bạc trắng, hồ bằng thủy tinh thì 
cát ở đáy hồ bằng lưu ly... Nếu ao hồ được làm bằng 
ba, bốn cho đến bảy món báu thì cát ở đáy hồ cũng 
hóa hiện tương tự như vậy. Bên trong các ao hồ ấy 
đều chứa loại nước có đủ tám công đức,1 trong sạch 
thơm tho, mùi vị như nước cam lộ.

“Giữa những nơi ấy lại có trăm loài hoa lạ, mỗi 
cành đều có hàng ngàn chiếc lá, tỏa ra màu sắc, ánh 
sáng đã khác lạ mà hương thơm cũng khác lạ, ngào 
ngạt tỏa lan, không thể mô tả hết bằng lời.”

1 Nước có đủ tám công đức, tức là có tám tính chất như sau: 1. Trừng 
tịnh: lắng gạn trong sạch; 2. Thanh lãnh: trong trẻo mát lạnh; 3. Cam 
mỹ: mùi vị ngon ngọt; 4. Khinh nhuyễn: nhẹ nhàng mềm mại; 5. 
Nhuận trạch: thấm nhuần tươi mát; 6. An hòa: yên ổn hòa nhã; 7. Trừ 
được đói khát và vô số khổ não; 8. Trưởng dưỡng thân tứ đại, tăng 
trưởng các thiện căn.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

55

Nhạc trời, mưa hoa

Kinh A-di-đà chép rằng: “Ở cõi Phật ấy thường 
có nhạc trời, mặt đất toàn bằng vàng ròng. Suốt ngày 
đêm đều có mưa hoa mạn-đà-la từ trời rơi xuống. 
Chúng sinh ở cõi ấy thường vào mỗi buổi sáng sớm 
dùng vạt áo trước nâng lên hứng lấy hoa trời xinh 
đẹp, rồi mang đi cúng dường mười vạn đức Phật ở 
các phương khác. Khi đến giờ ăn thì quay về dùng 
cơm rồi đi kinh hành.”

Cây báu ven hồ

Kinh Đại A-di-đà chép rằng: “Ven bờ các ao hồ 
báu đều có vô số cây thơm chiên-đàn, hoa quả tốt 
lành, hương thơm lan tỏa. Lại có hoa sen đủ các màu 
che kín mặt nước. Lại có cây bằng bảy món báu mọc 
thành hàng lối. Những cây thuần một món báu thì 
từ thân cây cho đến cành lá hoa quả đều thuần một 
món báu. Những cây bằng hai món báu thì tất cả đều 
bằng hai món báu. Cứ như vậy mọc thành hàng lối 
ngay ngắn, cành nhánh chuẩn mực, trổ hoa hài hòa, 
kết quả đều đặn, cho đến bao bọc khắp cả thế giới ấy, 
không thể dùng mắt nhìn thấu hết.”

Cây báu, lưới báu phát âm vi diệu

Kinh A-di-đà chép rằng: “Ở thế giới Cực Lạc, khi 
gió lay động các hàng cây báu cùng những tấm lưới 
báu, liền phát ra âm thanh vi diệu, giống như trăm 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

56

ngàn tiếng nhạc đồng thời vang lên. Bất kỳ ai được 
nghe âm thanh hòa hợp ấy đều tự nhiên sinh tâm nhớ 
nghĩ đến Phật, Pháp và Tăng-già.”

Nước tắm, hương hoa đều mầu nhiệm

Kinh Đại A-di-đà chép rằng: “Người được sinh 
về thế giới Cực Lạc, mỗi khi bước xuống ao hồ để tắm 
rửa, nếu muốn nước ngập chân thì được vừa ngập 
chân, nếu muốn nước lên đến đầu gối, đến lưng hoặc 
đến cổ, đều lập tức được như ý muốn. Nếu muốn 
nước ấm hơn hoặc lạnh hơn cũng đều được như ý.

“Sau khi tắm xong, mỗi người đều lên ngồi giữa 
tòa hoa sen, tự nhiên có gió lành vi diệu nhẹ thổi qua, 
lay động các hàng cây báu, vang lên tiếng âm nhạc. 
Gió lay các đóa hoa sen báu tỏa lên hương thơm khác 
lạ vây quanh các vị Bồ Tát, Thanh văn đang ngồi bên 
trên.

“Nhìn mút tầm mắt, mọi thứ đều sáng đẹp lộng 
lẫy. Hương hoa thơm lan tỏa không gì sánh bằng. Đến 
lúc hoa nào chớm tàn thì lập tức có gió xoáy cuốn đi 
ngay.

“Trong đại chúng có người muốn nghe thuyết 
pháp, có người muốn nghe âm nhạc, có người muốn 
ngửi hương hoa, cho đến có người không muốn nghe 
gì cả, tất cả đều được như ý muốn mà không hề gây 
trở ngại cho nhau.”



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

57

Chim hót pháp âm
Kinh A-di-đà chép rằng: “Ở thế giới Cực Lạc có đủ 

các loài chim kỳ diệu đủ màu sắc như bạch hạc, khổng 
tước, anh vũ, xá-lợi, ca-lăng-tần-già, cộng mạng... Các loài 
chim này, suốt ngày thường xuyên phát ra âm thanh hòa 
nhã. Những âm thanh ấy diễn đạt đầy đủ các pháp như 
năm căn lành,1 năm sức,2 bảy phần Bồ-đề,3 Tám thánh 
1 Năm căn lành (ngũ căn): 1. Tín căn (信根- lòng tin, đức tin sâu vững 

vào Tam bảo, vào giáo pháp giải thoát do Phật chỉ dạy, chẳng hạn 
như Tứ thánh đế...), 2. Cần căn (勤根) hay Tinh tấn căn (精進根), 
cũng gọi là Nguyện căn (tinh tấn, chuyên cần và phát nguyện dũng 
mãnh trong việc tu tập thiện pháp, hướng đến giải thoát), 3. Niệm 
căn (念根- luôn nghĩ nhớ, niệm tưởng đến Chánh pháp), 4. Định căn 
(定根- tu tập định lực, nhiếp tâm không tán loạn), 5. Tuệ căn (慧根- 
trí tuệ sáng suốt, phân biệt rõ chân lý và những điều hư dối, Chánh 
pháp và tà pháp). Vì các pháp này là cội nguồn sanh ra tất cả các 
pháp lành nên gọi chúng là căn (根), nghĩa là cội gốc.

2 Năm sức (ngũ lực): Năm nguồn sức mạnh giúp người tu tập vượt qua 
mọi khó khăn, chướng ngại. Năm sức mạnh đó là: 1. Tín lực (sức 
mạnh của đức tin), 2. Nguyện lực (sức mạnh của tâm nguyện, quyết 
thực hiện điều đã phát nguyện), 3. Niệm lực (sức mạnh nghĩ nhớ, 
niệm tưởng đến Chánh pháp, phá được tất cả mọi tà niệm, tạp niệm), 
4. Định lực (sức mạnh của sự định tâm, nhiếp tâm); 5. Tuệ lực (sức 
mạnh của trí tuệ sáng suốt)

3 Bảy phần Bồ-đề (Thất Bồ-đề phần), cũng gọi là Bảy giác chi (Thất 
giác chi): Phạn ngữ là bodhipkṣikadharma, là nhóm thứ sáu trong 
Ba mươi bảy Bồ-đề phần, là những yếu tố tạo thành sự giác ngộ, 
trí tuệ giải thoát, hay sự hiểu biết chân chánh về những khía cạnh 
khác nhau trên đường tu tập, bao gồm: 1. Trạch pháp giác chi 
(dharmapravicaya - sự sáng suốt phân biệt Chánh pháp và tà pháp, 
chọn lựa đúng giáo pháp chân chánh để hành trì), 2. Tinh tấn giác chi 
(vỵrya - sự sáng suốt biết tinh tấn, chuyên cần tu học Chánh pháp), 
3. Hỷ giác chi (prỵti - sự sáng suốt biết vui sướng, hoan hỷ khi được 
Chánh pháp), 4. Khinh an giác chi (praśabdhi - sự sáng suốt thanh 
thản nhẹ nhàng, trừ bỏ mọi chướng ngại trên đường tu tập), 5. Niệm 
giác chi (smṛti - sự sáng suốt thường niệm tưởng Chánh pháp, Tam 
bảo), 6. Định giác chi (samdhi - sự sáng suốt an trú trong chánh định, 
không tán loạn tâm ý), 7. Xả giác chi (upekṣ - sự sáng suốt buông bỏ 
mọi vướng mắc trong tâm thức).



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

58

đạo.1 Những chúng sinh ở cõi ấy được nghe âm thanh 
như vậy rồi đều tự mình nhớ nghĩ đến Phật, nhớ nghĩ 
đến Pháp, nhớ nghĩ đến Tăng-già.”

Kinh lại chép rằng: “Các loài chim ấy đều do đức 
Phật A-di-đà vì muốn cho tiếng thuyết pháp được 
truyền ra khắp nơi nên mới biến hóa tạo thành.” 

Cảnh tượng thù thắng

Kinh Đại A-di-đà chép rằng: “Các vị thượng thiện 
nhân ở thế giới Cực Lạc đều có tuổi thọ vô lượng vô 
số kiếp, có khả năng nhìn xa nghe khắp, quan sát 
từ xa, nghe tiếng nói từ xa. Tướng mạo các ngài đều 
đoan nghiêm tốt đẹp, không ai có các tướng xấu. Thể 
tánh các ngài đều trí tuệ dũng kiện, không có ai tầm 
thường, ngu si. Hết thảy những ý niệm của các ngài 
không bao giờ trái với đạo đức, nên biểu lộ ra những 
lời bàn luận đều là chính trực, tốt đẹp, người người 
đều thương yêu kính trọng nhau, không hề có sự 
ganh tỵ ghen ghét. Các vị đều rõ biết những việc đời 
trước, dù trải qua đã hàng vạn kiếp cũng đều nhớ 
biết rõ ràng. Các vị cũng rõ biết cả những chuyện quá 

1 Tám thánh đạo (Bát Thánh đạo hay Bát Chánh đạo): Tám pháp chân 
chánh mà người tu tập phải noi theo để trừ dứt mọi nguyên nhân của 
khổ não. Bát Chánh đạo bao gồm: 1. Chánh kiến (thấy biết chân 
chánh), 2. Chánh tư duy (suy nghĩ chân chánh), 3. Chánh ngữ (lời nói 
chân chánh), 4. Chánh nghiệp (hành động, việc làm chân chánh), 5. 
Chánh mạng (nuôi sống bằng nghề nghiệp chân chánh), 6. Chánh 
tinh tấn (tinh tấn, chuyên cần đúng Chánh pháp), 7. Chánh niệm 
(niệm tưởng chân chánh, duy trì sự tỉnh thức không vọng niệm), 8. 
Chánh định (thiền định chân chánh). Tám thánh đạo cũng chính là 
Đạo đế trong Tứ đế.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

59

khứ, hiện tại và vị lai trong khắp các thế giới mười 
phương, lại cũng rõ biết cả tâm ý của hết thảy chúng 
sinh trong khắp thiên hạ, cũng biết cả việc mỗi chúng 
sinh ấy đến kiếp nào, năm nào sẽ được độ thoát thành 
người, được sinh về thế giới Cực Lạc.”

Thức ăn uống tự nhiên hóa hiện

Kinh Đại A-di-đà chép rằng: “Những người được 
vãng sinh về thế giới của đức Phật A-di-đà, khi đến 
giờ ăn nếu muốn dùng chén bát bằng bạc liền có 
chén bát bằng bạc, hoặc có người muốn dùng chén 
bát bằng vàng, hoặc bằng lưu ly, cho đến được làm 
bằng hạt châu minh nguyệt hay hạt châu ma-ni, đều 
lập tức được hóa hiện theo ý muốn. Trong bát ấy lại 
hiện ra đầy đủ thức ăn có trăm mùi vị, dù nhiều cũng 
không thừa, dù ít cũng không thiếu. Sau khi ăn xong 
thì tất cả đều tự nhiên tiêu tán hết, không hề còn lại 
những thức ăn thừa. Hoặc cũng có trường hợp chỉ cần 
nhìn thấy màu sắc, ngửi thấy mùi hương thì tự nhiên 
no đủ. Mỗi khi ăn xong thì chén bát tự nhiên mất đi, 
đến lúc muốn ăn lại tự nhiên hiện ra như trước. Sự 
khoái lạc mầu nhiệm ở thế giới ấy chỉ kém hơn cảnh 
giới Niết-bàn mà thôi.”

Sự tu tập thích hợp

Kinh Đại A-di-đà chép rằng: “Ở thế giới Cực 
Lạc, nhân dân có những người ở trên mặt đất giảng 
kinh, tụng kinh, nghe kinh, hoặc suy ngẫm đạo lý 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

60

hay ngồi thiền. Lại có những người ở trên hư không 
giảng kinh, tụng kinh, nghe kinh, hoặc suy ngẫm đạo 
lý hay ngồi thiền. Những người chưa chứng đắc quả 
Tu-đà-hoàn sẽ nhân đó được chứng đắc quả Tu-đà-
hoàn, những người chưa chứng đắc quả Tư-đà-hàm 
sẽ nhân đó được chứng đắc quả Tư-đà-hàm, cho đến 
những người chưa chứng đắc quả A-la-hán1 hoặc Bồ 
Tát bất thối chuyển,2 đều sẽ nhân đó được chứng đắc 
quả A-la-hán hoặc Bồ Tát bất thối chuyển. Mỗi vị như 
thế đều tùy theo tư chất riêng của mình mà đạt được 
sự vui vẻ thích ý.”

So sánh dung mạo3

Đức Phật hỏi ngài A-nan: “Ví như có người ăn 
mày đứng cạnh một vị đế vương thì hình tướng, dung 
mạo có thể sánh cùng nhau chăng?”

Ngài A-nan thưa rằng: “Bạch Thế Tôn, người ăn 
mày dung mạo xấu xí, làm sao có thể sánh được với 
vị đế vương?”

Đức Phật dạy: “Vị đế vương kia tuy cao quý, nhưng 
nếu lại so sánh với vị Chuyển luân Thánh vương thì 
cũng chẳng khác gì một kẻ ăn mày. Chuyển luân 
Thánh vương tuy cai trị bốn cõi thiên hạ, nhưng nếu so 
1 Ở đây đề cập đến 4 thánh quả lần lượt từ thấp lên cao là: Tu-đà-hoàn, 

Tư-đà-hàm, A-na-hàm và A-la-hán.
2 Bồ Tát bất thối chuyển: Chỉ vị Bồ Tát bắt đầu chứng nhập Sơ địa, địa 

vị đầu tiên trong Thập địa, vì kể từ địa vị này trở lên, vị Bồ Tát không 
còn thối chuyển nữa. 

3 Đoạn này An Sĩ toàn thư không dẫn nguồn, chúng tôi cũng chưa tìm 
thấy được trích dẫn từ kinh nào.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

61

với Đao-lợi Thiên vương thì kém hơn đến trăm ngàn 
vạn lần, thật không thể sánh kịp. Đao-lợi Thiên vương 
nếu đem so với vị Thiên vương của cõi trời Tha hóa tự 
tại thì lại kém xa đến trăm ngàn vạn lần, thật không 
thể sánh kịp. Thế nhưng vị Thiên vương cõi trời Tha 
hóa tự tại nếu đem so với các bậc thượng thiện nhân 
cùng chư Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc của đức Phật A-di-
đà thì lại kém xa đến trăm ngàn vạn lần, thật không 
thể nào sánh kịp.”

Tu tập pháp quán được thấy Phật 

Kinh Thập lục quán1 có chép việc bà Vi-đề-hy là 
hoàng hậu của vua Tần-bà-sa-la, nhân khi con trai bà 
là A-xà-thế làm việc thí nghịch, giết cha để cướp ngôi, 
[nên sinh lòng chán ngán] không muốn ở cõi Ta-bà 
đầy uế trược này nữa, phát tâm cầu sinh về cõi Tây 
phương Tịnh độ. 

Đức Phật dạy bà Vi-đề-hy tu tập 16 pháp quán 
tưởng. Khi bà thực hành tu tập đến pháp quán thứ 
7 thì đã thấy được hồ báu bằng lưu ly ở cõi Cực Lạc, 
từ xa được trông thấy đức Phật A-di-đà, tướng hảo 
quang minh, ngự giữa hư không, bên trái có Bồ Tát 
Quán Thế Âm, bên phải có Bồ Tát Đại Thế Chí.

Khi ấy đức Phật Thích-ca liền thọ ký cho bà Vi-
đề-hy cùng 500 thị nữ đều sẽ được vãng sinh về Tây 
1 Kinh Thập lục quán là tên khác của kinh Phật thuyết Quán Vô Lượng 

Thọ Phật (佛說觀無量壽佛經), đôi khi cũng gọi tắt là Quán kinh, vì 
trong kinh này đức Phật chỉ dạy 16 phép quán. Kinh này được đưa 
vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 12, kinh số 365, bắt đầu từ trang 340, 
tờ b.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

62

phương Tịnh độ. Đây chính là nhờ tu tập, áp dụng 
các pháp quán tưởng Phật dạy mà được vãng sinh. 

Tuy nhiên, đức Phật Thích-ca cũng có nói với bà 
Vi-đề-hy rằng: “Bà vốn còn là người phàm, tâm tánh 
yếu ớt kém cỏi, nay nhờ có Như Lai đem phương tiện 
dễ dàng chỉ dạy cho nên mới được vãng sinh.”1

Vì thế, Đại sư Liên Trì có nói rằng: “Các pháp 
quán [trong Quán kinh] hết sức sâu xa huyền diệu, 
[người đời nay căn tánh kém cỏi] chỉ nên giữ theo 
phần căn bản đại lược.” 

Giữ theo phần căn bản đại lược, đó chính là nói 
đến việc trì niệm danh hiệu đức Phật A-di-đà.

Niệm Phật được thấy Phật

Đức Thế Tôn khi thuyết giảng kinh Đại A-di-đà 
đã nói đầy đủ về thế giới Cực Lạc có các sự trang 
nghiêm. Phật dạy ngài A-nan rằng: “Ông hãy đứng 
dậy chỉnh trang y phục, chắp tay cung kính, quay mặt 
về phương Tây mà đảnh lễ đức Phật A-di-đà.” Ngài 
A-nan y theo lời dạy, cung kính lễ Phật rồi bạch rằng: 
“Nay con nguyện được nhìn thấy đức Phật A-di-đà 
cùng với thế giới Cực Lạc và tất cả đại chúng các vị Bồ 
Tát, Thanh văn nơi cõi ấy.” 

Phát nguyện như thế vừa xong thì đức Phật A-di-
đà lập tức phóng hào quang chói sáng, soi chiếu khắp 
hết thảy các thế giới. Khi ấy ngài A-nan liền nhìn thấy 
1 Lời dạy này hàm ý nếu không có Phật lực gia trì và sự chỉ dạy trực 

tiếp của đức Phật, thì những người phàm căn tánh kém cỏi khó lòng 
tu tập thành tựu pháp quán này.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

63

đức Phật A-đi-đà, dung mạo uy nghi sừng sững như 
tòa núi lớn bằng vàng ròng. Bốn chúng trong pháp hội 
khi ấy đều được nhìn thấy, lại cũng được nhìn thấy cả 
cõi Cực Lạc trang nghiêm thanh tịnh. Ngay vào lúc ấy, 
những người mù đều tự nhiên sáng mắt, những người 
điếc tự nhiên được nghe, những người câm tự nhiên 
nói được, những người què tự nhiên có thể đứng dậy 
đi, khắp các cõi địa ngục, ngạ quỷ cũng đều nhất thời 
được hưởng sự an ổn, mừng vui. Các nhạc khí của chư 
thiên ở cõi trời không ai chạm đến cũng tự nhiên vang 
lên tiếng nhạc.

Niệm Phật được vãng sinh

Kinh A-di-đà chép rằng: “Như những kẻ nam, 
người nữ có lòng lành, nghe giảng nói về Phật A-di-
đà, bèn chuyên tâm niệm danh hiệu ngài, hoặc một 
ngày, hoặc hai ngày, hoặc ba ngày, hoặc bốn ngày, 
hoặc năm ngày, hoặc sáu ngày, hoặc bảy ngày, nhất 
tâm không tán loạn. Người ấy khi lâm chung liền 
thấy đức Phật A-di-đà cùng các vị thánh chúng hiện 
ra trước mắt. Khi mạng chung tâm không điên đảo, 
liền được sanh về cõi Cực Lạc của đức Phật A-di-đà.”

Lại cũng chép rằng: “Nếu ai có lòng tin, nên phát 
nguyện sanh về cõi ấy.”

Lời bàn

Đoạn kinh này chính là yếu chỉ của trọn bộ kinh, 
nhấn mạnh ở sự chuyên tâm niệm danh hiệu Phật, 
đạt đến mức nhất tâm không tán loạn.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

64

Vãng sinh không phải việc dễ dàng

[Kinh A-di-đà chép rằng:] Đức Phật bảo ngài Xá-
lợi-phất: “Không thể chỉ có chút ít căn lành, phước 
đức, nhân duyên mà được sinh về cõi Cực Lạc.”    

Lời bàn

Phần trước có nói: “Nếu ai có lòng tin, nên phát 
nguyện sinh về cõi ấy.” Cho nên, lòng tin là điều thiết 
yếu để bước vào pháp môn này. Nếu người không có 
niềm tin thì không thể niệm Phật. Không thể niệm 
Phật thì đó chính là không có căn lành, không có 
phước đức, không có nhân duyên.

Pháp môn này như nước cam lộ, nếu như rốt cuộc 
ta lại không có phần, lẽ nào không phải là đau đớn 
đáng tiếc lắm sao! Mỗi khi tôi tụng kinh vừa đến câu 
này thì tự nhiên cảm thấy toàn thân rúng động, có khi 
khởi lòng thương cảm rơi lệ như mưa. Đến lúc bình 
tâm mới tự an ủi mình rằng: “Chỉ sợ không khởi tâm 
cầu vãng sinh mà thôi. Nếu như đã có thể tin nhận 
đức Phật A-di-đà là có thật, thì đó chính là căn lành 
của ta; nếu như đã có thể phát tâm Bồ-đề tha thiết, thì 
đó chính là phước đức của ta; nếu như đã có thể trì 
niệm được thánh hiệu của đức Như Lai, thì đó chính 
là nhân duyên của ta. [Đầy đủ căn lành, phước đức, 
nhân duyên, thì] có lý nào lại không được vãng sinh?”

Kinh Pháp Hoa nói rằng: “Trong tâm khởi sinh 
niềm vui mừng lớn, tự biết ngày sau sẽ được thành 
Phật.”



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

65

Lời dặn dò sau chót

[Kinh A-di-đà chép rằng:] Đức Phật bảo ngài Xá-
lợi-phất: “Như có người nào trước đã phát nguyện, 
hoặc nay vừa phát nguyện, hoặc sau này sẽ phát 
nguyện sinh về cõi Phật A-di-đà, thì những người ấy 
đều được địa vị không còn thối chuyển đối với quả vị 
Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Những người ấy 
hoặc đã được sanh, hoặc nay được sanh, hoặc sau này 
sẽ được sanh về cõi ấy.”

[Kinh lại cũng chép rằng:] “Vì vậy, Xá-lợi-phất, 
các ông nên tin theo lời ta và chư Phật đã nói.”

Lời bàn

Chúng sinh trong ba cõi cũng giống như người 
bị vây hãm trong thành, gấp rút tìm đường, mong 
ra khỏi nhưng không có cách nào. Đến khi may mắn 
mở ra được một cửa thành, có thể theo đó thoát ra mà 
nhanh chóng quay về quê cũ, lẽ nào lại bỏ qua mất cơ 
hội ấy hay sao?

Pháp môn Tịnh độ chính là con đường giúp người 
thoát ra khỏi thành bị vây hãm, có thể nhanh chóng 
quay về quê cũ. Đức Thích-ca Như Lai đại từ đại bi, 
thương xót những người bị vây hãm trong thành ắt 
phải chịu giết hại, nên mới khai mở con đường thẳng 
tắt này, giúp người nhanh chóng thoát ra.

Đoạn kinh văn này chính là lời dặn dò đinh ninh 
sau chót, không chỉ dạy người tin sâu những lời do 
chính đức Như Lai nói ra, mà còn là tin nhận lời của 
chư Phật mười phương, quả thật là tâm bi mẫn hết 
sức thâm thiết.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

66

Chúng ta thọ nhận ân đức lớn lao của Phật [chỉ 
bày pháp môn này], không biết làm sao báo đáp, chỉ 
có thể tự mình cố gắng y theo lời dạy tu hành, lập 
nguyện sâu rộng, cầu sinh Tịnh độ mà thôi.

Nay kính cẩn mang pháp môn này truyền lại, chỉ 
bày cho người đời sau.

Phương pháp hành trì
Mỗi buổi sáng sớm, súc miệng rửa mặt sạch sẽ 

rồi đốt hương trầm, cung kính chắp tay hướng về 
phương Tây (nếu như trong nhà có thờ tượng Phật 
thì hướng về tượng Phật), đem hết tâm thành nghĩ 
tưởng đến việc vì báo đền bốn ơn nặng,1 cùng vì tất 
cả chúng sinh trong ba cõi pháp giới,2 cung kính đảnh 
lễ “Nam-mô Ta-bà Thế giới Bổn sư Thích-ca Mâu-ni 
Phật.” (ba lạy hoặc một lạy)

Nam-mô Thập Phương Tận Hư Không Giới Nhất 
Thiết Chư Phật. (một lạy)

Nam-mô Thập Phương Tận Hư Không Giới Nhất 
Thiết Tôn Pháp. (một lạy)

Nam-mô Thập Phương Tận Hư Không Giới Nhất 
Thiết Hiền Thánh Tăng. (một lạy)

Nam-mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ 
Đại Bi Tiếp Dẫn Đạo Sư A-di-đà Phật. (mười lạy hoặc 
bảy lạy)

Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát. (ba lạy hoặc một 
lạy) 
1 Bốn ơn nặng, bao gồm ơn cha mẹ, ơn chúng sinh, ơn đất nước và ơn 

Tam bảo.
2 Tức chỉ chung cõi Dục, cõi Sắc và cõi Vô sắc. Tất cả chúng sinh theo 

nghiệp lực luân hồi đều không ra ngoài ba cõi này.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

67

Nam-mô Đại Thế Chí Bồ Tát. (ba lạy hoặc một 
lạy)

Nam-mô Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát. (ba 
lạy hoặc một lạy)

Bốn lời nguyện lớn của hàng Bồ Tát

Chúng sinh vô biên, thệ nguyện độ khắp. (một 
lạy)

Phiền não vô tận, thệ nguyện dứt trừ. (một lạy)

Pháp môn vô lượng, thệ nguyện tu học. (một lạy)
Phật đạo vô thượng, thệ nguyện thành tựu. (một 

lạy)
Lễ bái như trên xong thì tụng kinh A-di-đà, hoặc 

tụng kinh, trì chú theo thông lệ bình thường mỗi 
ngày. Việc trì tụng không chú trọng nhiều hay ít, chỉ 
cần hết lòng chú tâm khi trì tụng.

Trì tụng xong, niệm hồi hướng về việc vãng sinh 
Tịnh độ. 

Nếu trong nghi thức trên có lược bớt đi phần nào 
thì ngay sau đó có thể chuyển sang một lòng niệm Phật.

Nghi thức niệm Phật, từ khởi đầu đến 
kết thúc

[Mở đầu tụng bài Tán Phật:]

A-di-đà Phật thân kim sắc,
Tướng hảo quang minh vô đẳng luân.
Bạch hào uyển chuyển ngũ tu di,
Cám mục trừng thanh tứ đại hải.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

68

Quang trung hóa Phật vô số ức,
Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên.
Tứ thập bát nguyện độ chúng sinh,
Cửu phẩm hàm linh đăng bỉ ngạn.

Tạm dịch:

Phật A-di-đà thân vàng chói sáng,
Tướng quang minh tốt đẹp chẳng ai bằng.
Mày trắng ẩn hiện Tu-di năm núi,
Mắt xanh trong lặng bốn biển mênh mông.
Giữa hào quang hóa hiện vô số Phật,
Cùng vô biên chúng Bồ Tát vây quanh.
Bốn mươi tám nguyện độ khắp chúng sinh,
Chín phẩm vãng sinh, cùng lên bờ giác.  

Nam-mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ 
Đại Bi A-di-đà Phật.

Sau đó tùy ý trì niệm hoặc hồng danh sáu chữ 
(Nam-mô A-di-đà Phật) hoặc hồng danh bốn chữ 
(A-di-đà Phật), hoặc mấy trăm biến, hoặc mấy ngàn 
biến, đều tùy sức mỗi người.

Niệm Phật xong thì niệm danh hiệu Bồ Tát Quán 
Thế Âm và Bồ Tát Đại Thế Chí.

Tiếp theo tụng qua một lần bài hồi hướng, hồi 
hướng về việc vãng sinh Tây phương Cực Lạc.

Nếu thời khóa niệm Phật mỗi ngày lên đến nhiều 
ngàn biến, nhiều vạn biến, thì nên phân chia thành 
nhiều lần, mỗi lần trì niệm xong đều tụng bài hồi hướng.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

69

Về bài hồi hướng, có bài đầy đủ tường tận, có bài 
giản lược ngắn gọn. Tường tận đầy đủ thì theo bài 
văn do Đại sư Vân Thê soạn, giản lược ngắn gọn thì 
theo bài văn do Sám chủ Từ Vân soạn. Hoặc giản lược 
hơn nữa thì dùng bài kệ 16 câu trong kinh (có ghi ở 
phần sau), mỗi người có thể tùy sức mà chọn lựa.

Pháp môn trì tụng mười niệm1

Mỗi buổi sáng sớm, súc miệng rửa mặt sạch sẽ rồi 
đốt hương trầm. Nếu trong điều kiện không có hương 
hoa thì nên hướng tâm quán tưởng vô số hương hoa, 
đều dâng lên cúng dường Tam bảo. Sau đó chắp tay 
cung kính hướng về phương tây, chí tâm đảnh lễ:

Nam-mô Bổn Sư Thích-ca Mâu-ni Phật. (một lạy)
Nam-mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ 

Đại Bi Tiếp Dẫn Đạo Sư A-di-đà Phật. (ba lạy)
Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát. (một lạy)
Nam-mô Đại Thế Chí Bồ Tát. (một lạy)
Nam-mô Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát. (một 

lạy)

Vẫn chắp tay quay mặt về phương Tây, chí tâm 
niệm thánh hiệu sáu chữ: Nam-mô A-di-đà Phật. 
Thong thả niệm liên tục cho đến lúc phải dừng lại 
lấy hơi thì tính là một niệm. Cứ như thế, niệm được 
mười hơi là mười niệm, mỗi người tùy theo hơi thở 
dài ngắn mà niệm, không hạn định số Phật hiệu trong 
mỗi hơi.2 
1 Phương pháp này vì những người quá bận rộn mà đặt ra. (Chú giải 

của soạn giả) 
2 Người niệm Phật nên dùng một chuỗi hạt ngắn có 10 hạt, niệm xong 

mỗi hơi thì lần một hạt, hết 10 hạt là xong một thời khóa. Như vậy có 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

70

Khi niệm phải lưu ý âm thanh không quá cao, 
không quá thấp, không quá nhanh, không quá chậm, 
luôn giữ ở mức vừa phải, mười hơi liên tục như thế 
có thể khiến cho tâm không còn tán loạn. Lấy sự tinh 
cần chuyên niệm như thế làm công phu, bởi phương 
pháp trì tụng mười niệm này chính là dựa vào hơi thở 
để kiểm soát tâm ý.

Sau khi hoàn tất một thời khóa mười niệm thì 
tụng đọc bài kệ hồi hướng [gồm 4 đoạn,] 16 câu như 
sau đây:

Ngã kim xưng niệm A-di-đà,
Chân thật công đức Phật danh hiệu.
Duy nguyện từ bi ai nhiếp thụ,
Chứng tri sám hối cập sở nguyện.
Ngã tích sở tạo chư ác nghiệp,
Giai do vô thủy tham sân si,
Tùng thân ngữ ý chi sở sinh,
Nhất thiết ngã kim giai sám hối.
Nguyện ngã lâm dục mạng chung thời,
Tận trừ nhất thiết chư chướng ngại.
Diện kiến ngã Phật A-di-đà,
Tức đắc vãng sinh An Lạc sát.
Ngã kí vãng sinh bỉ quốc dĩ,
Hiện tiền thành tựu thử đại nguyện.
Phổ nguyện trầm nịch chư chúng sinh,
Tốc vãng Vô Lượng Quang Phật sát.

thể dễ dàng chuyên tâm niệm Phật mà không bị phân tâm vào việc 
đếm số lần. 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

71

Tạm dịch

Nay con niệm Phật A-di-đà,
Là thánh hiệu công đức chân thật,
Nguyện Phật từ bi thương tiếp nhận,
Chứng minh con sám hối, phát nguyện.

Xưa nay con từng tạo nghiệp ác,
Đều do muôn kiếp tham, sân, si...
Phát sinh ra thân, miệng và ý,
Hết thảy nay con xin sám hối.

Nguyện cho khi con sắp qua đời,
Bao nhiêu chướng ngại đều dứt hết.
Mắt nhìn thấy Phật A-di-đà,
Liền được vãng sinh về Cực Lạc.
Khi vãng sinh về cõi Phật rồi,
Liền được thành tựu nguyện lớn này.
Hết thảy chúng sinh đang khổ não,
Nguyện sớm được về nơi Cực Lạc.

Pháp môn báo ơn
Người tu Tịnh độ, tĩnh tâm quán xét trong suốt 

một đời mình thì người mình chịu ơn sâu nặng nhất 
không ai hơn cha mẹ. Từ lúc mang thai ta suốt mười 
tháng ròng, cho đến ba năm chăm sóc bú mớm, rồi 
nuôi nấng dạy dỗ cho đến lớn khôn... Ân đức lớn lao 
ấy, làm sao có thể báo đáp cho hết được?

Lại suy xét rằng, ta từ vô số kiếp đến nay, đã trải 
qua vô số lần sinh ra. Như vậy thì những ân đức của 
cha mẹ trong mỗi đời mà ta chưa báo đáp hết cũng là 
không thể kể hết.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

72

Những bậc cha mẹ của ta trong vô số đời trước như 
thế, ngày nay ắt không khỏi có những người đang ở 
trong địa ngục, chịu hình phạt thiêu đốt, nung nấu, 
cắt xẻ thân thể. Lại cũng không khỏi có những người 
đang ở trong cảnh giới ngạ quỷ, chịu cảnh đói khát bị 
lửa thiêu thân. Lại cũng không khỏi có những người 
đang ở trong cảnh giới súc sinh, chịu cảnh khổ phải 
chở nặng, kéo cày... Nếu chúng ta không tin có những 
điều này, thì chẳng khác nào gà mẹ đã bị giết mà gà 
con vẫn không tin điều đó. Nếu chúng ta không nghĩ 
cách cứu độ cho cha mẹ đời trước như thế, thì chẳng 
khác nào gà con đứng nhìn mẹ bị giết mà không biết 
làm gì để cứu. 

Nói đến đây ắt không khỏi phải rơi lệ bi thương, 
gieo mình xuống đất, xin phát tâm Bồ-đề thay cho 
cha mẹ đời này cũng như nhiều đời trước, cùng hết 
thảy các bậc sư trưởng, quyến thuộc mà ta đã thọ ân, 
chí tâm xưng niệm thánh hiệu A-di-đà tùy duyên 
cảnh, không kể số lần nhiều ít. Trong mỗi một niệm 
như thế, trước là nguyện giải trừ tám mươi ức kiếp 
tội nặng trong sinh tử cho những người mà ta hướng 
đến, sau là nguyện khi bản thân ta được vãng sinh 
Tịnh độ rồi, sẽ quay trở lại cõi Ta-bà này mà nỗ lực hết 
sức độ thoát cho họ.

Nếu như có những người ruột thịt chí thân vừa 
mới qua đời, cũng hướng tâm hồi hướng cho họ [được 
vãng sinh Tịnh độ].



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

73

Pháp môn trợ duyên
Người tu Tịnh độ, mỗi buổi sáng sớm nên quán 

tưởng trong khắp cõi Diêm-phù-đề này, lại suy đến 
trong cả đại thiên thế giới, số lượng trâu, dê, lợn, chó, 
cho đến các loài cầm thú, cá, rùa... bị mang ra giết 
hại thật không thể tính đếm nổi. Những con vật bị 
giết hại ấy, nếu gom thân xác lại ắt chất chồng hơn cả 
núi cao, máu huyết ắt nhuộm đỏ cả dòng sông đang 
chảy...

Hết thảy những loài vật ấy, chỉ do đời trước tạo 
nhiều nghiệp ác, không hề biết đến Tây phương Cực 
Lạc, nên phải chịu nỗi khổ trong chốn luân hồi. Ta 
nên thay chúng phát tâm Bồ-đề, chí tâm xưng niệm 
thánh hiệu A-di-đà tùy duyên cảnh, không kể số lần 
nhiều ít. Trong mỗi một niệm như thế, trước là nguyện 
giải trừ tám mươi ức kiếp tội nặng trong sinh tử cho 
chúng, sau là nguyện khi bản thân ta được vãng sinh 
Tịnh độ rồi, sẽ quay trở lại cõi Ta-bà này mà nỗ lực hết 
sức độ thoát chúng.   

Tiếp theo quán tưởng trong khắp cõi Diêm-phù-
đề này, lại suy đến trong cả đại thiên thế giới, hết thảy 
loài ngạ quỷ đều đang chịu sự đói khát bức bách, cổ 
họng bốc lửa, xương cốt cử động khua vang thành 
tiếng, phải chịu đựng sự khổ não khôn lường.

Lại quán tưởng trong tất cả các địa ngục nóng, địa 
ngục lạnh, địa ngục lớn, địa ngục nhỏ, vô số chúng 
sinh đang chịu sự trừng phạt chặt, chém, thiêu đốt, 
xay giã... trong mỗi một ngày đêm phải chết đi sống 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

74

lại đến hàng vạn lần, chịu đựng sự khổ não khôn 
lường.

Tất cả những chúng sinh ấy, chỉ vì đời trước rộng 
làm các nghiệp ác, không tin có Tây phương Cực Lạc, 
nên phải chịu khổ não trong chốn luân hồi. Ta nên 
thay họ phát tâm Bồ-đề, chí tâm xưng niệm thánh 
hiệu A-di-đà [tùy duyên cảnh, không kể số lần nhiều 
ít]. Trong mỗi một niệm như thế, trước là nguyện giải 
trừ tám mươi ức kiếp tội nặng trong sinh tử cho họ, 
sau là nguyện khi bản thân ta đã được vãng sinh Tịnh 
độ rồi, sẽ quay trở lại cõi Ta-bà này mà nỗ lực hết sức 
để độ thoát họ.

Lại nữa, người tu Tịnh độ trong mỗi một ngày, tùy 
theo khả năng, hoàn cảnh, nếu có làm được bất kỳ việc 
thiện nào, chẳng hạn như bố thí cho người nghèo, cúng 
dường trai tăng, tạo vẽ hình tượng Phật, hay mua vật 
mạng phóng sinh... dù được đôi chút phước đức nhỏ 
nhoi cũng đều thay cho tất cả chúng sinh đang chịu 
khổ não trong mười phương mà hồi hướng, cầu cho tất 
cả đều được sinh về thế giới Cực Lạc. 



75

QUYỂN HAI

CHỈ ĐƯỜNG CHO KẺ  
CÒN NGHI1

Lời dẫn

Kinh Hoa Nghiêm dạy rằng: “Lòng tin là cội 
nguồn của đạo, là mẹ của các công đức, nuôi dưỡng 
hết thảy các căn lành.”

Vì thế, hết thảy tám vạn bốn ngàn pháp môn đều 
do nơi lòng tin mà vào được. Người tu nếu không 
có lòng tin ắt sẽ như hạt giống đã hư hỏng, không 
thể dùng thuốc gì chữa khỏi. Huống chi đối với pháp 
niệm Phật cầu vãng sinh vốn là một pháp môn càng 
hết sức khó tin khó nhận.

Xưa nay các bậc trưởng lão trong Thiền tông, 
cùng những người uyên bác học rộng, thảy đều vì 
xiển dương giáo pháp Tịnh độ mà làm ra những tác 
phẩm vấn đáp giải nghi, chẳng hạn như Đại sư Thiên 

1 Nguyên tác là Nghi vấn chỉ nam (疑問指南).



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

76

Thai Trí Giả có sách “Thập nghi luận”, Thiên Như Lão 
nhân có sách “Tịnh độ hoặc vấn”, Vương Thị lang có 
sách “Quyết nghi tập”, Viên Trung lang có sách “Tây 
phương hợp luận”, ngoài ra còn có vô số những sách 
vở đó đây, nhiều đến mức không thể nào xem qua 
hết được. Tất cả những sách ấy, mục đích chung đều 
là muốn giúp cho người tu tập thêm kiên cố cội gốc 
niềm tin, cùng được sinh về Cực Lạc.

Nay tôi đặc biệt xem qua các tác phẩm của nhiều 
người, trích lấy những điểm tinh yếu nhất, thêm vào 
chỗ thấy biết hạn hẹp của bản thân mình để bổ sung 
những điểm còn thiếu sót, đặt tên gọi chung là “Nghi 
vấn chỉ nam”, không dám gọi là trước tác văn chương, 
xin hãy xem như kẻ trích nhụy hoa làm thành mật 
ngọt vậy.

Mười điều nghi vấn về Tịnh độ1

Điều nghi thứ nhất
Hỏi: Chư Phật Bồ Tát lấy lòng đại bi làm bản 

nguyện, nếu như muốn cứu độ chúng sinh, lẽ ra nên 
hóa sinh vào ba cõi, ở giữa ba đường ác nơi cõi đời uế 
trược mà cứu khổ, vì sao lại cầu sinh về Tịnh độ, hoàn 
toàn chỉ được lợi ích bản thân mình mà xa rời hết thảy 
chúng sinh, như vậy chẳng phải là thiếu lòng đại từ 
bi, ngăn chướng trên đường giác ngộ đó sao?
1 Sách Tịnh độ Thập nghi luận (淨土十疑論) của Đại sư Thiên Thai 

Trí Giả, soạn vào đời Tùy, được đưa vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 
47, kinh số 1961, bắt đầu từ trang 77, tờ b, dòng thứ 20. Nội dung 
trích dẫn ở đây được tiên sinh An Sĩ trích yếu giản lược, không trích 
nguyên văn.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

77

Đáp: Bồ Tát có hai hạng. Một là các vị Bồ Tát tu 
hành đã lâu, từng được thân cận với chư Phật, đã 
chứng đắc Vô sanh pháp nhẫn. Hai là các vị Bồ Tát 
chỉ vừa mới phát tâm, chưa từng thân cận với chư 
Phật, cũng chưa chứng đắc Vô sanh pháp nhẫn.

Vị Bồ Tát tu hành đã lâu ắt có sức thần thông lớn, 
cho nên có thể hóa hiện thành chư thiên, đế vương, 
quỷ thần hay súc sinh, vào ra trong sinh tử, rộng độ 
chúng sinh. Nếu như kẻ mới tu hành, sức lực yếu kém 
mỏng manh, tuy đã phát tâm Bồ-đề nhưng vẫn còn ở 
địa vị phàm phu, bệnh khổ của chính mình còn chưa 
thể tự cứu, làm sao có khả năng cứu độ người khác? 

Cho nên, luận Đại Trí Độ có dạy: “Nếu nói rằng kẻ 
phàm phu còn đầy triền phược, có tâm đại bi, nguyện 
sinh vào cõi đời ô trược để cứu khổ chúng sinh, thật 
không có lý ấy. Vì sao vậy? Vì trong cõi đời với năm sự 
uế trược, những thứ như âm thanh, hình sắc, tiền tài, 
danh lợi... từng giây từng phút không ngừng lôi kéo 
trói buộc, lại những kẻ oán thù, phiền não luôn vây 
quanh dày đặc, chỉ cần một chút sơ sẩy đã rơi ngay 
vào đường đọa lạc. Ví như được sinh làm người, cũng 
khó lòng gặp lúc có Phật ra đời. Ví như được gặp Phật 
ra đời, cũng rất khó sinh lòng tin nhận. Lại như may 
mắn khởi lòng tin Phật, xuất gia tu hành, sang đời sau 
lại gặp hoàn cảnh phú quý sung túc, chưa hẳn đã tránh 
được sự mê đắm vào trần duyên mà tạo nhiều nghiệp 
ác. Nếu do đó mà không còn được sinh làm người, thì 
biết đến bao giờ mới có thể đạt được sự giải thoát?” 

Vì thế, người có trí tuệ thì nếu muốn cứu độ chúng 
sinh, trước hết phải cầu cho tự thân mình được gặp 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

78

Phật. Nếu như có thể phát tâm niệm Phật được nhất 
tâm bất loạn, chắc chắn được vãng sinh. Khi ấy tự 
mình đã được thân kim cang bất hoại, ắt có đủ khả 
năng thực hành tâm nguyện cứu độ vạn loại chúng 
sinh. Cũng như muốn cứu người đuối nước giữa sông, 
ắt tự mình phải có được thuyền bè để nương theo, sau 
đó mới có thể cứu người ra khỏi nước. Nếu không có gì 
hỗ trợ mà liều lĩnh nhảy xuống cứu người, ắt khó tránh 
khỏi phải cùng nhau chết chìm.

Cho nên, không phải là thiếu tâm từ bi, mà là 
khéo biết sử dụng tâm từ bi ấy.

Điều nghi thứ hai
Hỏi: Bản thể của hết thảy các pháp đều là không, 

xưa nay vốn chưa từng có sự sinh ra, vẫn luôn bình 
đẳng tịch diệt, vì sao lại bỏ nơi này cầu nơi kia, muốn 
sinh về Tây phương Cực Lạc? Trong kinh dạy rằng: 
“Tâm thanh tịnh thì cõi Phật thanh tịnh.” Nếu muốn 
cầu được cõi thanh tịnh, trước hết phải làm thanh tịnh 
tâm mình. Vì sao không cầu tâm thanh tịnh mà lại 
cầu sinh về Tịnh độ?

Đáp: Người muốn sinh về Tây phương Cực Lạc, 
nếu cho là bỏ nơi này cầu nơi kia, vậy người không 
cầu sinh về Tây phương Cực Lạc, có lẽ nào lại không 
phải là bỏ nơi kia cầu nơi này? Nếu nói rằng dù nơi 
này hay nơi kia cũng đều không cầu sinh về, đó là 
rơi vào chấp đoạn, cho rằng sau khi chết là hết. Nếu 
nói rằng đối với nơi này hay nơi kia cũng đều không 
buông xả, thì đó là rơi vào chấp thường, cho rằng tất 
cả đều còn mãi. 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

79

Kinh Duy-ma dạy: “Tuy biết rằng các cõi Phật 
cùng với chúng sinh tất cả đều là không, nhưng vẫn 
thường tu tập làm thanh tịnh cõi nước, giáo hóa tất cả 
chúng sinh.” Vì thế, tuy phát tâm mãnh liệt cầu vãng 
sinh, cũng không phải là chống trái với lý vô sinh. 

Đến như lời dạy “tâm thanh tịnh cõi Phật thanh 
tịnh”, cũng phải được hiểu theo cả hai phương diện 
sự tướng và lý tánh. Nếu xét về lý tánh, vì sao lại cho 
rằng người cầu sinh Tịnh độ thì tâm không thanh 
tịnh, còn người không cầu sinh Tịnh độ thì ngược 
lại có tâm thanh tịnh? Như xét về sự tướng, nếu giữ 
được tâm thanh tịnh giữa cõi đời xấu ác có năm sự uế 
trược, sao bằng cũng giữ tâm thanh tịnh như thế mà 
ở giữa thế giới Cực Lạc? Huống chi là trong trường 
hợp người ở cõi đời uế trược này, tuy cầu thanh tịnh 
nhưng trong tâm thật không thanh tịnh, so với người 
sinh về Cực Lạc, tuy không cầu thanh tịnh mà tâm 
vẫn tự nhiên thanh tịnh? 

Điều nghi thứ ba
Hỏi: Các cõi Phật trong khắp mười phương, công 

đức đều bình đẳng như nhau. Vì sao không rộng nghĩ 
đến hết thảy các công đức, cầu sinh về hết thảy các cõi 
Phật thanh tịnh, mà chỉ riêng cầu sinh về cõi thanh 
tịnh của đức Phật A-di-đà mà thôi?

Đáp: Cõi nước thanh tịnh của chư Phật tất nhiên 
đều bình đẳng. Chỉ có điều là, đa số chúng sinh căn 
tánh ngu độn, uế trược tán loạn, nếu không chuyên 
tâm một nơi thì pháp định tâm khó lòng thành tựu. 
Cho nên, chuyên tâm niệm Phật A-di-đà, đó chính là 
pháp định tâm hướng về một đối tượng duy nhất.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

80

Kinh Tùy nguyện vãng sinh chép rằng: “Bồ Tát 
Phổ Quảng thưa hỏi Phật: ‘Trong mười phương đều 
có các cõi Phật thanh tịnh, Thế Tôn vì sao nghiêng 
hẳn về việc xưng tán cõi Tịnh độ ở phương Tây của 
đức Phật A-di-đà, chỉ dạy người cầu vãng sinh về đó?’ 

“Phật dạy Bồ Tát Phổ Quảng: ‘Chúng sinh trong 
cõi Diêm-phù-đề, tâm tánh uế trược tán loạn, vì thế 
nên ta nghiêng về xưng tán duy nhất một cõi Phật 
thanh tịnh ở thế giới Cực Lạc phương Tây mà thôi, để 
giúp cho chúng sinh chuyên tâm vào một cảnh giới 
duy nhất mới dễ được vãng sinh.’”

Kinh Hoa Nghiêm dạy rằng: “Hết thảy thân Phật 
cũng đều là một thân Phật. Cũng giống như một vầng 
trăng tròn sáng, phản chiếu trong hết thảy những nơi 
có nước.”

Cho nên biết rằng, niệm một vị Phật tức là niệm 
hết thảy chư Phật, vãng sinh về một cõi Tịnh độ cũng 
không khác gì vãng sinh về hết thảy các cõi Tịnh độ.

Điều nghi thứ tư

Hỏi: Các cõi Phật trong mười phương vô lượng 
vô biên, tùy ý niệm bất cứ vị Phật nào cũng đều được 
vãng sinh [về cõi nước của vị Phật ấy], vì sao chỉ riêng 
niệm Phật A-di-đà?

Đáp: Có ba mối nhân duyên. Thứ nhất, đức Phật 
A-di-đà với thế giới Ta-bà này vốn đã có duyên. Từ 
vô số kiếp trước, ngài đã phát khởi bốn mươi tám lời 
đại nguyện, đều vì muốn tiếp dẫn chúng sinh niệm 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

81

Phật về cõi nước thanh tịnh của ngài. Ngày nay, 
người ở thế giới Ta-bà này, mở miệng niệm Phật đều 
là niệm danh hiệu A-di-đà. [Trong kinh dạy rằng,] 
chúng sinh trong tương lai phước đức mỏng manh, 
đến lúc Giáo pháp sắp diệt, các kinh đều sẽ mất hết, 
chỉ còn duy nhất kinh A-di-đà lưu lại thêm trăm năm 
nữa, chẳng phải cũng là chứng minh cho mối nhân 
duyên này đó sao?

Thứ hai, do đức Phật Bổn sư Thích-ca Mâu-ni đã 
chỉ dạy. Trong ba tạng mười hai bộ kinh, những điều 
Phật thuyết dạy đều hết sức mở rộng, chỉ riêng đối với 
pháp niệm Phật trì danh, Phật không dạy niệm Phật 
nào khác mà chỉ duy nhất niệm Phật A-di-đà. Ví như 
đây không phải điều hết sức thiết yếu, vì sao đức Phật 
phải đinh ninh căn dặn nhiều lần?

Thứ ba, vì chư Phật mười phương đều chứng minh 
xác tín. Bởi pháp môn Tịnh độ hết sức khó tin nhận, 
nên khi đức Thế Tôn thuyết giảng về Phật A-di-đà 
liền có mười phương chư Phật Như Lai cùng hiện đến 
chứng minh đó là lời chân thật, khiến cho người được 
chứng kiến rồi thì không thể không tin.

Vì thế nên người tu tập nghiệp thanh tịnh, có lý 
nào lại không chuyên niệm đức Phật A-di-đà?

Điều nghi thứ năm

Hỏi: Kẻ phàm phu dẫy đầy triền phược, nghiệp 
ác sâu nặng, hết thảy phiền não đều chưa dứt được, 
dù một mảy may phước đức cũng chưa tu tập, còn 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

82

như cõi Tịnh độ Cực Lạc phương Tây là siêu việt ra 
ngoài ba cõi, vượt trội hơn cả các vị thiên đế, chư 
thiên gấp trăm ngàn vạn ức Hằng hà sa lần. Kẻ phàm 
phu như thế niệm Phật, làm sao có thể được sinh về 
cõi Phật ấy?

Đáp: Đó là nhờ sức của đức Phật A-di-đà, không 
phải dựa vào tự lực của kẻ ấy. Ví như người thọt chân, 
dù có khập khễnh đi suốt một ngày cũng chẳng được 
mấy dặm đường, nhưng nếu được cưỡi trên voi báu 
của vị Chuyển luân Thánh vương thì trong một ngày 
có thể đi qua khắp bốn cõi thiên hạ. Lại như kẻ học trò 
nghèo muốn thân cận bậc đế vương, nếu từ các châu, 
huyện tham gia những cuộc thi nhỏ, rồi mong được 
đỗ đạt làm quan, được địa vị cao quý vinh hiển, thì 
quả thật rất khó khăn mà vẫn chưa chắc chắn. Nếu 
như có thể thác sinh làm con vua, thì không quá mười 
tháng đã có thể cùng với bậc đế vương sống chung 
một nhà. Người được vãng sinh chỉ nương nhờ sức 
Phật, cũng giống như thế.

Người tu hành nếu không phát tâm cầu sinh Tịnh 
độ, chỉ ở nơi cõi đời xấu ác uế trược này mà cố gắng 
tu trì, ắt phải chịu nổi trôi chìm đắm, không biết phải 
trải qua bao nhiêu kiếp sống mà cũng chưa thể thành 
được một vị A-la-hán, nói gì đạt đến địa vị Bồ Tát.

Nếu tu theo pháp môn Tịnh độ, chỉ cần tinh tấn 
tu trì, đạt đến sự nhất tâm bất loạn thì ngay trong 
đời này liền có thể vãng sinh. Nhân đó lại tiếp tục tu 
hành nơi Tây phương Cực Lạc, vĩnh viễn không còn 
thối chuyển, sa đọa, thẳng một đường tiến đến quả vị 
Phật, quả là con đường ngắn nhất.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

83

Ví như con trùng nằm trong cây tre, nếu muốn 
thoát ra mà hướng về phía trên, ắt phải đục khoét 
xuyên qua không biết bao nhiêu đốt tre, khó khăn khổ 
nhọc không chịu nổi. Nếu biết xoay ngang mà khoét 
lấy đường ra, ắt sẽ hết sức dễ dàng nhanh chóng. Vì 
thế nên người tu Tịnh độ mới được gọi là đi tắt ngang 
ra khỏi ba cõi, sao còn có thể nghi ngại rằng phàm 
phu [niệm Phật] không thể sinh về Cực Lạc? 

Điều nghi thứ sáu
Hỏi: Trong chín phẩm vãng sinh, ba phẩm dưới 

thuộc về hạ phẩm1 phần nhiều đều là những kẻ xấu 
ác, chỉ nhân khi lâm chung tín tâm niệm Phật mà được 
vãng sinh. Ví như họ đã sinh về Cực Lạc rồi nhưng 
vẫn còn tà kiến, tham lam, sân hận, si mê thì sao? 

Đáp: Chỉ sợ không được vãng sinh, không lo việc 
đã vãng sinh rồi còn trở lại xấu ác. Trong việc này có 
năm nhân duyên. Thứ nhất, được sự gia trì từ nguyện 
lực đại bi của đức Phật A-di-đà. Thứ hai, nơi cõi ấy 
mọi điều mong ước đều được như ý nên không phải 
khởi tâm tham cầu. Thứ ba, cây báu, chim, hoa nơi cõi 
ấy đều tuyên giảng pháp mầu. Thứ tư, chung quanh 
chỉ toàn là các vị Bồ Tát làm bạn lành. Thứ năm, tuổi 
thọ lâu dài, có thể trải qua nhiều kiếp tu trì.

Vì thế, một khi đã được vãng sinh về Tây phương 
1 Chín phẩm vãng sinh bao gồm ba phẩm cao tột nhất là thượng phẩm 

thượng sinh, thượng phẩm trung sinh, thượng phẩm hạ sinh; ba 
phẩm ở bậc trung bình là trung phẩm thượng sinh, trung phẩm trung 
sinh, trung phẩm hạ sinh; và ba phẩm ở bậc thấp nhất là hạ phẩm 
thượng sinh, hạ phẩm trung sinh và hạ phẩm hạ sinh.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

84

Cực Lạc thì có thể thẳng một đường đi lên quả vị 
Phật, vĩnh viễn không còn thối chuyển, có thể tin chắc 
như vậy.

Điều nghi thứ bảy

Hỏi: Tiếp theo sau đức Phật Thích-ca là Bồ Tát 
Di-lặc sẽ thành Phật, hiện nay đang thuyết pháp tại 
cung trời Đâu-suất. Những ai có thể tu hành mười 
nghiệp lành thuộc hàng thượng phẩm ắt sẽ được sinh 
về cung trời ấy. Vì sao không cầu sinh về nơi ấy, được 
gần gũi kề cận đức Di-lặc, tương lai khi ngài hạ sanh 
thành Phật thì theo xuống thế giới này?

Đáp: Tu mười nghiệp lành vào hàng thượng phẩm, 
tất nhiên có thể sinh về cõi trời, nhưng nếu muốn quyết 
định sinh về cõi trời Đâu-suất thì e rằng chưa chắc 
được. Các vị chưa đọc qua kinh Di-lặc thượng sinh hay 
sao? Kinh ấy dạy rằng: “Tu tập thực hành các pháp 
tam-muội, vào sâu được trong chánh định, mới có thể 
sinh [về cõi trời Đâu-suất].” Thử hỏi, người tu mười 
nghiệp lành đã được như thế hay chưa?

Còn như đức Phật A-di-đà, chỉ cần trì niệm 
danh hiệu ngài thì không ai không được tiếp dẫn, 
đem so với người rộng tu mười nghiệp lành đã 
thấy dễ dàng hơn rất nhiều lần. 

Hơn nữa, nơi cung trời Đâu-suất phần nhiều là 
các vị thiên tử thoái vị trong Dục giới, nơi ấy các thiên 
nữ rất nhiều, không thể tính đếm, chư thiên nhìn thấy 
còn nhiều khi đắm nhiễm, huống hồ người phàm? 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

85

Kinh Tát-già Ni-kiền-tử chép rằng: “Sự trói buộc lớn 
nhất của chư thiên không gì hơn nữ sắc. Nữ nhân trói 
buộc chư thiên, dắt dẫn đi vào ba đường ác.” Nếu 
đem so với cảnh giới Tây phương Cực Lạc thì vạn 
phần chưa sánh được một. 

Huống chi, ví bằng có được gặp Bồ Tát Di-lặc 
nhưng tự thân chưa chứng đắc thánh quả, làm sao có 
thể một lần sinh về cõi tịnh mà được vĩnh viễn không 
thối chuyển [như vãng sinh Cực Lạc]?

Điều nghi thứ tám

Hỏi: Kẻ phàm phu từ bao đời trước đến nay đã 
rộng tạo vô số nghiệp ác, khi lâm chung chỉ niệm Phật 
mười niệm, làm sao có thể được vãng sinh?

Đáp: Người làm nghiệp ác trong đời này nhưng 
đến khi lâm chung có thể hồi tâm niệm Phật mười 
niệm được vãng sinh, đó hẳn là nhiều đời trước đã có 
tu hành, bất quá chỉ là trong đời này sinh ra nhất thời 
mê muội đi theo đường ác.

Nếu không phải như thế, thì khi sắp qua đời nhất 
định các duyên xấu ác phải tìm đến, sao có thể trái lại 
gặp bậc thiện tri thức dạy cho việc niệm Phật? Hơn 
nữa, dù có được dạy cho việc niệm Phật, cũng làm 
sao có thể nghe mà tin nhận được ngay?

Huống chi vào lúc người ấy niệm Phật cuối đời, 
ắt trong lòng đã hồi tâm giác ngộ, chí thành sám hối 
những sai lầm trước đây, trong tâm phải hết sức kinh 
sợ việc ác mà thống thiết cầu vãng sinh, cho nên muôn 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

86

duyên đều nhất thời buông xả, chỉ còn duy nhất một 
con đường hướng về Tây phương Cực Lạc, hoàn toàn 
không có bất cứ nơi nào khác để có thể quay đầu. 
Niệm Phật được như lúc ấy, chỉ một câu cũng bằng 
như ngàn vạn tiếng. Chính vì thế nên kinh Thập lục 
quán mới nói rằng: “Trong mỗi một niệm đều giải trừ 
được tám mươi ức kiếp tội lỗi trong sinh tử.”

Nếu như có thể nhận hiểu được sự tinh chuyên 
thành khẩn ấy, lại thêm sẵn có phước đức nghiệp lành 
từ đời trước, thì việc được Phật tiếp dẫn đâu có gì để 
phải hoài nghi?

Điều nghi thứ chín

Hỏi: Thế giới Cực Lạc cách xa cõi Ta-bà này đến 
mười vạn ức cõi Phật. Xa xôi như thế, kẻ phàm phu làm 
sao có thể tức thời sinh đến? Lại có nghe rằng nữ nhân, 
người khuyết thiếu các căn cùng với hàng Nhị thừa 
đều không được vãng sinh, điều đó tin được chăng?

Đáp: Đường xa khó đến là nói về hình thể. Một 
niệm có thể đến ngay là nói về tâm thức. Người niệm 
Phật sinh về Cực Lạc là chỉ nói tâm này sinh về, không 
phải mang theo hình hài thân thể sang cõi ấy. Ví như 
người nằm mộng thấy đi sang nước khác, tuy cách xa 
đến ngàn vạn dặm nhưng vừa lay gọi liền tỉnh giấc, 
lẽ nào lại do đường gần thì dễ thức giấc mà đường xa 
khó thức giấc hay sao?

Nói rằng nữ nhân với người căn khuyết không 
sinh ra ở cõi ấy, đó là nói ở thế giới Cực Lạc không có 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

87

nữ nhân, không có người căn khuyết, không có nghĩa 
là nữ nhân với người căn khuyết không được vãng 
sinh về Cực Lạc. 

Nếu nói nữ nhân không được vãng sinh, vì sao 
đức Thế Tôn lại thọ ký cho bà Vi-đề-hy và 500 thị nữ 
chắc chắn được vãng sinh? Kinh Vô Lượng Thọ có 
48 lời đại nguyện của đức Phật A-di-đà, trong đó có 
một nguyện rằng:  “Sau khi ta thành Phật, hết thảy 
nữ nhân trong vô số cõi thế giới, nếu được nghe danh 
hiệu của ta [liền mừng vui tin tưởng, phát tâm Bồ-đề,] 
sinh lòng chán ghét thân nữ. Sau khi lâm chung liền 
không còn phải thọ sinh làm thân nữ.”1

Đối với nữ nhân là như vậy, thì đối với người căn 
khuyết có thể suy ra biết được. Hơn nữa, như chim 
sáo, chim vẹt còn có thể nhờ niệm Phật mà được vãng 
sinh.2 Như vậy, có lẽ nào người căn khuyết lại không 
bằng loài vật hay sao? Đến như hàng Nhị thừa đều là 
những vị đã chứng quả. Kẻ phàm phu còn được vãng 
sinh, có lý nào lại trừ ra những người Nhị thừa? Kinh 
A-di-đà dạy rằng: “Đức Phật A-di-đà có vô lượng vô 
biên các đệ tử Thanh văn, tất cả đều là A-la-hán.” Vậy 
sao có thể nói là không có Nhị thừa? Vì thế, lời ấy có 
nghĩa rằng, người sinh về Cực Lạc không còn mang 
tâm vướng chấp của hàng Nhị thừa, nên mới nói Nhị 
thừa không sinh. Bằng như cho rằng hàng Nhị thừa 
không được vãng sinh về Cực Lạc, điều đó thật hoàn 
toàn vô lý.  
1  Đây là đại nguyện thứ 32.
2  Xem trong sách Tịnh độ văn và Pháp uyển châu lâm. (Chú giải của 

soạn giả) 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

88

Điều nghi thứ mười

Hỏi: Nay tôi quyết định phát tâm cầu vãng sinh 
Cực Lạc, nhưng chưa biết phải thực hành những công 
hạnh gì, phải phát khởi những tâm nguyện gì để được 
vãng sinh? Lại nữa, người thế tục thảy đều có vợ con, 
chưa dứt trừ chuyện dâm dục, không biết rằng như 
thế có được vãng sinh hay chăng?

Đáp: Người quyết định cầu vãng sinh Tây phương 
Cực Lạc, ngoài việc trì niệm danh hiệu Phật, nếu có đủ 
hai tâm niệm mạnh mẽ khác nữa thì chắc chắn sẽ được 
vãng sinh. Thứ nhất là tâm niệm chán lìa đối với cõi thế 
gian uế trược. Thứ hai là tâm niệm mến mộ, ưa thích đối 
với thế giới Cực Lạc.

Lại cũng nên phát tâm Bồ-đề, tùy theo khả năng 
mà làm các việc thiện, hồi hướng về cho việc vãng 
sinh Tịnh độ. Được như vậy thì chưa từng có ai không 
được vãng sinh.

Đến như duyên nợ với vợ con nơi chốn thế tục, 
điều đó cũng không ngăn ngại. Chỉ cần có thể khiến 
cho vợ con cùng được hưởng lợi lạc từ giáo pháp, 
cùng biết tu trì, dứt trừ việc gieo trồng nhân xấu ác.

Về việc chán lìa cõi thế gian uế trược, đó là nói trong 
đời uế trược này, nhất cử nhất động đều là gai góc hầm 
hố dễ rơi vào sa đọa. Người đời chỉ vì hai chữ cơm áo 
mà khốn khổ suốt đời, chạy theo hai đường danh lợi 
mà bôn ba trọn kiếp, tay chân rối rít bận rộn không 
ngừng, cam chịu vì vợ con làm thân tôi tớ, ngày trăm 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

89

mối nghĩ, đêm vạn mộng mơ, hết thảy đều là đem thân 
thể hình sắc này mà tìm cầu chuốc lấy phiền não.

Hãy tự hình dung, tấm thân cao chừng bảy thước1 
này, dáng vẻ bên ngoài chỉ nhờ vào lớp da mỏng bao 
bọc, lại lấy đó vọng xưng là cao quý lớn lao, ví như 
có thể dùng thiên nhãn xem qua một lần, ắt sẽ thấy 
bên trong bất quá chứa đầy một bụng phẩn uế, cùng 
những máu mủ đờm dãi nhơ nhớp. Cho nên kinh 
Niết-bàn dạy rằng: “Thân này như một cái thành, là 
chỗ cư trú của những quỷ la-sát ngu si.” Như vậy, liệu 
có người trí tuệ nào lại ưa thích đắm say thân này mà 
không chán lìa?  

Về việc mến mộ ưa thích thế giới Cực Lạc, đó là 
nói sự vui thích ở cõi Tây phương Cực Lạc dù cung 
điện cõi trời cũng không sánh kịp, không thể hình 
dung mô tả bằng ngôn ngữ. Mỗi ngày chỉ cần nhớ 
nghĩ đến những lời trong kinh, đem tâm tĩnh lặng mà 
suy xét từng lời, lại nghĩ rằng trong tương lai nhất 
định mình sẽ sinh về nơi ấy, thì tự nhiên tâm niệm 
mến mộ sẽ khởi sinh, nhân duyên Tịnh độ cũng tự 
thành thục.

 Thế nào là phát tâm Bồ-đề? Luận Vãng Sinh nói 
rằng: “Tâm Bồ-đề tức là thệ nguyện sẽ thành Phật. Thệ 
nguyện thành Phật, đó là khởi lòng thương xót đối với 
hết thảy chúng sinh trong sáu đường luân hồi, đang 
chịu khổ não không cùng cực, nên mới phát tâm cứu 
độ, muốn giúp cho tất cả đều được vượt thoát ra ngoài 

1  Mỗi thước cổ bằng khoảng 33 cm, bảy thước tương đương khoảng 
2,1 mét.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

90

ba cõi, đều được vãng sinh về Tây phương Cực Lạc, 
được như vậy mới tròn thệ nguyện.”

Người niệm Phật nếu có đủ hai tâm niệm mạnh 
mẽ như trên, lại thêm đã phát tâm Bồ-đề, cung kính 
nương theo tâm nguyện cứu độ của Như Lai, nếu như 
lại không được vãng sinh, không được Phật thọ ký, 
đó là việc chưa từng có vậy.

Những nghi vấn về pháp tu Tịnh độ1

Hỏi: Có người khách đến hỏi Thiên Như Lão 
nhân rằng: “Thiền sư Vĩnh Minh Thọ,2 người khắp 
nước đều tôn xưng là bậc kiệt xuất trong tông môn,3 
nhưng tự mình lại tu theo Tịnh độ, còn dạy người 
khác rằng: ‘Có tu thiền không tu Tịnh độ, mười người 
đến chín người phải rơi rụng. Không tu thiền chỉ tu 
Tịnh độ, vạn người tu thì vạn người đạt kết quả.’ Nói 
như thế chẳng phải là dìm khuất lẽ thiền mà xưng tán 
pháp môn Tịnh độ quá lời rồi chăng?

Đáp: Đại sư Vĩnh Minh không hề quá lời xưng 
tán. Pháp môn Tịnh độ là cực kỳ sâu rộng, pháp tu 
theo Tịnh độ là cực kỳ đơn giản, dễ dàng. 
1 Trích từ sách Tịnh độ hoặc vấn (淨土或問) của Thiên Như Lão nhân, 

soạn vào đời Nguyên, được đưa vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 47, 
kinh số 1972, bắt đầu từ trang 292, tờ a. Nội dung ở đây được tiên 
sinh An Sĩ trích yếu giản lược, không trích nguyên văn theo nguyên 
bản. Phần trích này có cả thảy 22 câu vấn đáp.

2 Tức thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ (永明延壽), còn có danh xưng khác 
là Huệ Nhật Trí Giác (慧日智覺). Ngài sinh năm 904, viên tịch vào 
năm 975.

3 Tông môn: ở đây chỉ Thiền tông. Ngài Vĩnh Minh là thiền sư đắc pháp, 
thuộc tông Pháp Nhãn, nối pháp Quốc sư Thiên Thai  Đức Thiều.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

91

Nói sâu rộng, là vì hết thảy căn cơ, nhân duyên 
khác nhau của chúng sinh đều được thâu nhiếp vào 
pháp môn Tịnh độ. Trên từ các vị Bồ Tát ở địa vị 
Đẳng giác, dưới cho đến kẻ nam người nữ phàm ngu 
si độn, những kẻ đã phạm vào năm tội nghịch,1 tạo 
mười nghiệp xấu ác,2 nếu khi lâm chung biết sám hối 
niệm Phật, cũng đều được vãng sinh.

Nói đơn giản, dễ dàng, là vì hoàn toàn không có 
những việc phải gian nan lao khổ, chỉ cần nhất tâm trì 
niệm hồng danh sáu chữ liền có thể được vãng sinh, 
đạt địa vị không còn thối chuyển, thẳng một đường 
tiến lên quả Phật, trọn vẹn viên mãn.

Thử hỏi trong việc tu hành xuất thế, còn có 
phương cách nào nhanh chóng hơn thế chăng? Nếu 
không phải là bậc kiệt xuất như thiền sư Vĩnh Minh 
Thọ, ắt không thể quyết định tự mình tu theo Tịnh 
độ; nếu không phải là ngài, ắt cũng không thể đem 
pháp môn này dạy cho người khác như thế.

Hỏi: Về sự sâu rộng và giản dị của pháp môn 
Tịnh độ, nay đã được nghe giải thích. Nhưng các vị 
đạt ngộ trong Thiền tông có nói rằng “thấy tánh thành 
Phật”, vậy cần chi phải quay lại cầu vãng sinh làm gì?

Đáp: Đó là chỉ nói những người đạt ngộ, cho 
1 Năm tội nghịch: tức năm tội nặng nhất, bao gồm các tội: giết cha, 

giết mẹ, giết A-la-hán (thánh tăng), làm thân Phật chảy máu (hay hủy 
phá chùa chiền tôn tượng) và phá hòa hợp Tăng-già.

2 Mười nghiệp xấu ác: là trái lại với mười nghiệp lành, do đó bao gồm: 
giết hại, trộm cướp, tà dâm, nói dối, nói lời ác độc, nói lời đâm thọc 
hai lưỡi, nói lời hoa mỹ vô nghĩa, tham lam, sân hận và ngu si. Khi từ 
bỏ được mười nghiệp xấu ác này (cũng gọi là mười nghiệp bất thiện) 
và tu tập theo hướng ngược lại thì tạo được mười nghiệp lành.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

92

nên kẻ phát nguyện vãng sinh đều vì chưa đạt ngộ. 
Nhưng ví như ông đã ngộ, ắt còn có thể nhanh chóng 
hướng ngay về Tịnh độ, dù một vạn con trâu cũng 
không đủ sức trì kéo lại. 

Hơn nữa, có phải ông cho rằng một khi đã đạt 
ngộ thì tập khí nhiều đời đều trừ sạch, lậu hoặc đều 
dứt hết, những oán thù đối nghịch từ vô số kiếp đến 
nay đều được hóa giải không còn gì, cho đến rốt cùng 
không còn phải thọ thân trong ba cõi nữa chăng? Hay 
thực tế là do bao nhiêu nghiệp cũ vẫn chưa trả hết, 
cho nên không thể tránh khỏi việc đối với những quả 
báo nặng nề thì dù đạt ngộ rồi vẫn phải gánh chịu, chỉ 
là được nhẹ nhàng hơn thôi?

Hoặc có phải ông cho rằng một khi đã đạt ngộ 
liền có đủ ba mươi hai tướng tốt, tám mươi vẻ đẹp, có 
thể hàng phục thiên ma, cứu độ khắp mười phương 
thế giới? Hay thực tế là nhất thời vẫn chưa có đủ thần 
thông uy lực, vẫn còn phải đợi khi sinh ra ở đời sau 
nữa mới có thể viên mãn cụ túc?

Bằng như ông lại cho rằng chỉ cần nhất thời đạt 
ngộ thì đại sự sinh tử xem như hoàn tất, chấm dứt, như 
vậy thì các vị đại Bồ Tát nhiều đời rộng tu sáu ba-la-
mật, trải vô số kiếp, hẳn khi nhìn thấy vậy phải sinh 
lòng xấu hổ vì thua kém ông? 

Kinh Quán Phật Tam-muội chép việc Bồ Tát Văn 
Thù tự kể lại những công hạnh nhiều đời trước của 
mình, nói rằng đã chứng đắc Tam-muội Niệm Phật, 
đức Thế Tôn nhân đó liền thọ ký rằng: “Ông sẽ được 
vãng sinh về thế giới Cực Lạc.”



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

93

Kinh Hoa Nghiêm chép việc Bồ Tát Phổ Hiền 
đem mười đại nguyện cao quý nhất dạy cho Đồng 
tử Thiện Tài, trong đó rốt cùng cũng là chỉ đường về 
Cực Lạc.

Trong kinh Lăng-già, đức Thế Tôn thọ ký cho Bồ 
Tát Long Thụ, cũng nói đến việc vãng sinh Cực Lạc.

Đến như trong kinh Đại Bảo Tích, đức Thế Tôn 
cũng có lời báo trước rằng vua Tịnh Phạn cùng với bảy 
vạn người trong dòng họ Thích-ca đều sẽ sinh về thế 
giới Cực Lạc.

Trong kinh Thập lục quán, đức Phật chỉ dạy cho 
bà Vi-đề-hy và năm trăm thị nữ phương pháp để được 
diện kiến Phật A-di-đà.

Còn như ở Trung Hoa thì có Viễn Công ở Lô sơn, 
các bậc tôn trưởng trong tông Thiên Thai, Hiền Thủ,1 
ai ai cũng đều tán dương và khuyến khích việc tu 
Tịnh độ, cầu vãng sinh Cực Lạc. Lẽ nào những chỗ 
thật chứng thật ngộ của các vị ấy lại có thể thấp kém 
hơn người đời nay hay sao?

Hỏi: Pháp môn Tịnh độ thâu nhiếp mọi căn cơ, 
quả thật là sâu rộng. Tuy nhiên, cõi thế giới được gọi 
là Tịnh độ đó ở cách đây đến mười vạn ức cõi Phật, 
đem so với thuyết “ngay nơi tâm này là Tịnh độ, bản 
tánh chân thật ấy Di-đà” thì có vẻ như chống trái 
nhau chăng?

1 Tông Hiền Thủ tức tông Hoa Nghiêm, do đại sư Hiền Thủ Pháp Tạng 
xiển dương, thường lấy kinh Hoa Nghiêm làm tông chỉ tu học. Mặc 
dù đại sư là Tổ thứ ba của tông này, nhưng nhờ sự hoằng hóa của 
ngài mà tông Hoa Nghiêm đặc biệt hưng thịnh nên người đời sau vẫn 
thường tôn xưng ngài là Tổ thứ nhất và gọi tông này là tông Hiền Thủ.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

94

Đáp: Kinh Lăng Nghiêm dạy rằng: “Từ bên ngoài 
sắc thân này cho đến hết thảy núi sông, hư không, cõi 
đất... đều là những vật thể nằm trong chân tâm nhiệm 
mầu sáng tỏ.” Lại dạy rằng: “Hết thảy các pháp được 
sinh khởi đều là do nơi tâm hiển hiện.”

Như vậy, lẽ nào lại có cõi Phật ở ngoài tâm hay 
sao? Nên biết rằng, ngoài tâm không có cõi nước, 
ngoài cõi nước thì chẳng có tâm. Cho nên nói rằng, vô 
số cõi nước trong mười phương nhiều như số hạt bụi 
nhỏ, đều chỉ là những cõi nước trong tâm ta; chư Phật 
ba đời nhiều như số cát sông Hằng, đều chỉ là Phật 
trong tâm ta.

Nếu hiểu được điều này thì không có bất kỳ một 
cõi thế giới nào lại không y nơi tâm ta mà dựng lập, 
không có bất kỳ một vị Phật nào lại không nhân nơi 
chân tánh của ta mà hiển hiện. 

Như thế thì, thế giới Cực Lạc ở cách đây mười vạn 
ức cõi Phật, lẽ nào lại riêng là một cõi không do tâm 
dựng lập? Đức Phật A-di-đà ở cõi Cực Lạc ấy, lẽ nào 
lại riêng là một vị Phật không do chân tâm bản tánh 
ta hiển hiện?

Hỏi: Thuyết Tịnh độ đều là hình tướng bên ngoài. 
Bậc có trí nên thẳng đường bước vào Thiền tông để 
đạt ngộ, đó mới là sáng suốt hơn. Nếu chỉ biết tán 
dương pháp tu Tịnh độ, chẳng phải là chấp trước nơi 
sự tướng mà không rõ biết lý tánh đó sao?

Đáp: Theo về nguồn cội thì tánh thể không hai, 
nhưng phương tiện đi về ắt phân chia nhiều đường 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

95

lối. Hiểu được ý nghĩa này thì sẽ thấy giữa Thiền tông 
và Tịnh độ, tuy đường lối khác nhau nhưng vẫn cùng 
quay về một nguồn cội.

Đại sư Trung Phong dạy rằng: “Người tu thiền, 
chính là pháp thiền của Tịnh độ; người tu Tịnh độ, 
chính là pháp Tịnh độ của thiền.”

Tuy là cùng hỗ trợ xiển dương cho nhau như thế, 
nhưng người tu hành ắt phải chọn lấy một môn để 
thâm nhập. Vì thế nên Bồ Tát Đại Thế Chí chứng đắc 
Tam-muội Niệm Phật mới nói rằng dùng tâm niệm 
Phật thể nhập vào Vô sinh nhẫn. Bồ Tát Phổ Hiền 
thể nhập vào cảnh giới giải thoát không thể nghĩ bàn 
trong kinh Hoa Nghiêm rồi nói rằng: “Nguyện khi 
tôi lâm chung vãng sinh về thế giới Cực Lạc.” Hai bậc 
đại sĩ Bồ Tát ấy, một vị kề cận bên Phật Thích-ca, một 
vị kề cận bên Phật A-di-đà, lẽ ra mỗi vị đều truyền 
dạy pháp môn riêng, nhưng các vị đều hòa hợp viên 
dung, không hề ngăn ngại lẫn nhau, sao có thể nói các 
vị còn vướng chấp thiên kiến?

Lại như ông nói rằng Tịnh độ là pháp môn hình 
tướng bên ngoài, chẳng phải là cho rằng tâm thanh 
tịnh tức Tịnh độ, ắt không hề có cõi Tịnh độ trang 
nghiêm bằng bảy báu đó sao? Nếu quả là như vậy, thì 
ông cũng có thể nói rằng tâm hiền thiện tức cõi trời, 
rốt lại không hề có các cõi trời Dạ-ma, Đao-lợi...; rằng 
tâm xấu ác tức địa ngục, rốt lại không hề có những 
địa ngục núi đao, rừng kiếm, chảo nước sôi...; rằng 
tâm ngu si tức súc sinh, rốt lại không hề có những loài 
súc sinh mang lông đội sừng?



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

96

Thế nhưng, đã có cõi tịnh độ trong sự soi chiếu 
tĩnh lặng [của chân tâm], ắt cũng có những cảnh giới 
thật báo trang nghiêm [tương ứng] có thể biết được. 
Huống chi, ngoài sự ra vốn không có lý, ngoài tướng 
ra vốn không có tánh. Nếu cứ nhất định phải bỏ sự 
để cầu lý, lìa tướng để tìm tánh, ắt là lý với sự đã 
không thể vô ngại, mong gì đạt đến cảnh giới “sự sự 
vô ngại” [như trong kinh Hoa Nghiêm]?

Lại nữa, ông tuy sẵn đủ tánh Như Lai nhưng hiện 
tại vẫn mang thân phàm phu. Nếu ông quả thật nơi 
nơi chốn chốn đều có thể đạt được Tịnh độ, thử hỏi 
có thể rơi vào hố xí vẫn xem như nằm trên giường 
chiếu được chăng? Có thể cùng với chó, lợn, trâu, 
ngựa cùng ăn chung một máng được chăng? Có thể 
cùng với xác chết thối rữa, giòi bọ đang rúc rỉa, nằm 
chung trên một giường mà ngủ được chăng? Nếu làm 
được như vậy, mới có thể chấp nhận lời ông nói, rằng 
“núi cao đất bằng, chốn chốn đều là Tây phương Cực 
Lạc”, rằng “dù ở giữa núi đao rừng kiếm vẫn thường 
an nhiên tự tại”. Còn như không được vậy, thì trong 
chỗ thấy uế tịnh chưa phải là không, tình cảm ưa 
ghét vẫn còn, lại đánh giá quá cao chỗ thấy của mình, 
huyênh hoang khoác lác, dễ khiến cho những kẻ kiến 
giải nông cạn, chỉ đọc qua loa mấy bản kinh thư, học 
võ vẽ vài ba công án thiền, [nghe qua rồi liền] muốn 
phỉ báng Chánh pháp, tạo thành tội nghiệt, như thế 
là lỗi của ai?

Hỏi: Người tu hành cầu thoát khỏi sinh tử, do đó 
xem trọng lý vô sinh. Hâm mộ Tây phương Cực Lạc 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

97

mà phát nguyện được vãng sinh về, như thế có thể 
nào xem là nương theo ý nghĩa vô sinh được chăng?

Đáp: Thấy sinh ra cho là sinh, đó là chỗ sai lầm 
của quan điểm thường kiến, cho rằng tất cả thường 
còn. Thấy không sinh ra cho là vô sinh, đó là chỗ 
nhầm lẫn của quan điểm đoạn kiến, cho rằng tất cả 
đều dứt mất. Sinh mà không sinh, không sinh mà 
sinh, đó mới là ý nghĩa đúng thật rốt ráo nhất. Chân 
như bản tánh nhiệm mầu vốn tự không sinh, do nhân 
duyên hòa hợp mới khởi sinh hình tướng. Vì thể tánh 
có khả năng hiện thành hình tướng, nên nói vô sinh 
tức là sinh; vì hình tướng do thể tánh hiển hiện, nên 
nói sinh tức vô sinh. Hiểu được điều này thì biết rằng, 
sinh ra nơi Tịnh độ, ấy chỉ là chỗ khởi sinh của tâm. 
Nếu lại ngờ rằng do xa xôi mà khó đến, thì [nên biết] 
tâm bao trùm cả hư không, ôm trọn cả pháp giới, làm 
sao còn có chuyện xa gần?

Hỏi: Cõi Phật trong mười phương thanh tịnh, 
nhiệm mầu không ít, nay vì sao lại riêng chỉ về thế 
giới Cực Lạc, riêng xưng tán cõi ấy cảnh thù thắng, 
duyên thù thắng?

Đáp: Cõi thế gian này là nơi hội tụ của muôn điều 
khổ. Ví như có chút nhân duyên vui thú, ắt đều dẫn 
đến quả khổ đau. Cõi Cực Lạc không phải như thế, cho 
nên trong Kinh mới dạy rằng: “Chúng sinh nơi Cực 
Lạc không có các nỗi khổ, chỉ thuần hưởng sự vui thú, 
nên gọi là Cực Lạc.”

Nay thử so sánh sơ lược đôi điều giữa hai cảnh 
giới, để thấy được sự khác biệt một trời một vực.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

98

Ở thế gian này, chúng sinh nhập thai liền phải ở 
mười tháng trong thai mẹ, vào lúc sinh ra thì cận kề 
sống chết trong gang tấc. Nơi cõi Cực Lạc, người vãng 
sinh tư chất gửi vào hoa sen, an ổn ngồi giữa cung 
điện thơm tho mầu nhiệm, đã không phải chịu cảnh 
vào thai ô uế, cũng không gây khổ lụy, khó nhọc đến 
mẹ hiền. Như thế là nỗi khổ sinh ra của kiếp người 
không còn nữa.

Ở thế gian này, người ta đến tuổi già thì da nhăn 
tóc bạc, gối mỏi lưng còng, đứng ngồi đều phải nhờ 
người nâng dắt, hơi thở thoi thóp yếu ớt. Nơi cõi Cực 
Lạc thì nhờ pháp vị nuôi dưỡng tinh thần, vĩnh viễn 
không suy yếu già nua, hết thảy cõi nước trong mười 
phương chỉ chớp mắt có thể đến đi tùy ý. Như thế là 
nỗi khổ già yếu của kiếp người không còn nữa.

Ở thế gian này, một khi bệnh tật thì rên siết trên 
giường bệnh, lăn lộn than khóc. Nơi cõi Cực Lạc thì 
có thần thông lớn, có uy lực lớn, khắp cõi nước không 
bao giờ nghe nói đến những tiếng ốm đau, khó chịu. 
Như thế là nỗi khổ bệnh tật của kiếp người không còn 
nữa.

Ở thế gian này, ai ai rồi cũng nhất định phải 
chết, sau khi chết nhất định phải thọ nghiệp, chỉ có 
một đường duy nhất là cúi đầu chịu sự dắt dẫn của 
nghiệp lực. Nơi cõi Cực Lạc thì một khi thác sinh vào 
hoa sen liền được thân kim cang bất hoại, được tướng 
hảo quang minh, tuổi thọ vô cùng. Như thế là nỗi khổ 
chết đi của kiếp người không còn nữa.

Ở thế gian này, có hợp có tan, có gặp nhau ắt 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

99

có chia lìa. Cha mẹ ơn sâu cũng khó giữ được lâu 
dài, vợ chồng thương yêu gắn bó rồi phần lớn cũng 
phải chịu phân ly. Nơi cõi Cực Lạc thì quyến thuộc 
là người cùng chung trong pháp hội, vĩnh viễn cùng 
nhau thân cận, làm sao còn có nỗi khổ phân ly?

Ở thế gian này, kẻ thù địch tìm kiếm lẫn nhau, có 
oán thù ắt phải chịu báo oán, dù kinh hãi khiếp sợ 
cũng không trốn tránh vào đâu được. Nơi cõi Cực Lạc 
thì người người đều thân thiết, kính trọng lẫn nhau, 
ai cũng là Bồ Tát bạn lành, cùng quan tâm chu toàn 
cho nhau, làm sao còn có nỗi khổ oán ghét phải gặp 
nhau?

Ở thế gian này, người người đều vất vả bôn ba vì 
cơm áo, vợ con sai khiến, khốn khổ đủ cách. Nơi cõi 
Cực Lạc thì y phục, thức ăn uống đều tùy ý nghĩ mà 
hóa hiện ra, cung điện vườn rừng, hết thảy đều bằng 
bảy báu, mỗi thứ đều được tùy ý thọ dụng, làm sao 
còn có nỗi khổ mong cầu không đạt được?

Không chỉ riêng những điều nêu trên, mà nơi 
thế gian này chúng sinh đều mang hình thể xấu xí 
hôi hám, so với cõi Cực Lạc thì hào quang chói sáng, 
tướng hảo quang minh; nơi thế gian này thì sống chết 
chìm nổi, lưu chuyển mãi mãi trong sinh tử, so với 
cõi Cực Lạc thì một lần chứng đắc vô sinh, vĩnh viễn 
không còn thối chuyển; nơi thế gian này thì gò nổng 
hố hầm, gai góc ngăn trở, so với cõi Cực Lạc thì cây 
báu rợp trời, vàng ròng làm đất.

Lại nữa, ở thế gian này thì đối với các vị Bồ Tát Quán 
Âm, Thế Chí chỉ có thể đơn thuần ngưỡng mộ danh 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

100

thơm, nơi cõi Cực Lạc thì có thể tự thân cùng các ngài kết 
làm bạn tốt.

Đem so sánh giữa hai cảnh giới như thế, quả là 
ngoại cảnh nhân duyên đều thù thắng khác biệt vô 
cùng. Cảnh thù thắng ấy có thể giúp nhiếp tâm thanh 
tịnh, duyên thù thắng ấy có thể giúp thêm động lực 
tu hành. 

Hỏi: Tâm chán lìa [Ta-bà] và mến mộ [Tịnh-độ] 
cũng chính là tâm yêu thích, ghét bỏ. Tâm niệm yêu 
ghét cũng là đầu mối của sinh tử, người tu hành thật 
không nên có, vậy phải làm sao?

Đáp: Chán lìa Ta-bà, mến mộ Tịnh-độ, tuy cũng 
đủ gọi là tâm yêu ghét, nhưng không phải là sự yêu 
ghét của thế gian, mà chính là sự yêu ghét giúp chuyển 
phàm thành thánh của mười phương Như Lai. 

Nếu không sinh tâm chán lìa, làm sao có thể thoát 
khỏi thế giới Ta-bà uế trược? Nếu không hâm mộ, làm 
sao có thể vãng sinh về thế giới Cực Lạc? 

Cho nên, trước phải sinh tâm chán lìa, sau mới có 
thể nhân đó chuyển phàm; trước phải sinh tâm mến 
mộ, sau mới có thể nhân đó thành thánh.

Hỏi: Ở thế gian này, mọi thứ y phục, thức ăn 
uống, nhà cửa, vật dụng... đều phải vất vả tạo dựng 
rồi mới được thọ hưởng, vì sao ở thế giới Cực Lạc một 
khi muốn thọ hưởng các việc phước đức thì hết thảy 
đều tự nhiên hóa hiện?

Đáp: Hết thảy những sự thọ hưởng phước đức 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

101

đều do nơi việc tu tích phước đức mà có. Người ở 
châu Bắc Câu-lô, hết thảy y phục, thức ăn uống khi 
muốn dùng đến đều tự nhiên hiện ra, huống chi là cõi 
báu vạn phước trang nghiêm của đức Phật A-di-đà?

Kinh Đại A-di-đà dạy rằng: “Những giảng đường, 
cung điện ở thế giới Cực Lạc, hoàn toàn không có 
người tạo tác, cũng không từ đâu mà đến, chỉ do nơi 
đức sâu dày, nguyện lớn rộng của đức Phật A-di-đà 
mà tự nhiên hóa sinh.”

Lại cũng dạy rằng: “Trong các cõi Phật ở phương 
khác, có những nơi chỉ toàn làm việc thiện, không 
một chỗ nào tạo nghiệp ác, nên phước đức đều là tự 
nhiên. Lại có những thế giới kém hơn, ở đó làm việc 
thiện nhiều, tạo nghiệp ác rất ít, như thế vẫn có được 
phước đức tự nhiên, không cần phải tạo dựng. Đối 
với thế giới Ta-bà này, người tạo nghiệp ác quá nhiều, 
kẻ làm việc thiện rất ít, vì thế nếu không tự mình ra 
sức tạo dựng thì chẳng có vật gì tự nhiên hóa hiện cả.” 

Hỏi: Người niệm Phật được vãng sinh, khi lâm 
chung đều được nhìn thấy đức Phật và các vị Bồ Tát 
đích thân hiện đến tiếp dẫn. Trong kinh nói rằng: 
“Người trì tụng chú vãng sinh được ba mươi vạn lần, 
đức Phật A-di-đà sẽ thường ngự trên đỉnh đầu người 
ấy, bảo vệ cho họ.” Ví như trong mười phương thế 
giới đều có người trì tụng chú này, đều có người cầu 
Phật, Bồ Tát tiếp dẫn vãng sinh, thì đức Phật A-di-
đà làm sao có thể cùng lúc ngự nơi đỉnh đầu [những 
người trì chú], lại hiện đến tiếp dẫn [những người 
niệm Phật]?



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

102

Đáp: Mặt trời mặt trăng từ trên cao soi chiếu, có 
thể soi sáng cho khắp thế giới này nhưng không lo gì 
việc không đủ ánh sáng, huống chi là thần thông của 
Phật, thệ nguyện của Phật?

Hỏi: Trên pháp hội Hoa Nghiêm, Bồ Tát Phổ 
Hiền hiện đến ngồi nơi đạo trong nhưng các vị Bồ Tát 
khác cố dùng hết thần lực vẫn không thể nhìn thấy 
được. Nay những người vãng sinh thảy đều ở địa vị 
phàm phu, làm sao có thể tức thời có khả năng thấy 
Phật? Lẽ nào vị Phật mà họ thấy đó so với vị Phật của 
chư Bồ Tát nhìn thấy không khác nhau sao?

Đáp: Tướng Phật nói chung vẫn không khác, 
nhưng chỗ thấy của chúng sinh đều khác nhau. 
Người mới sinh về Cực Lạc, bất quá chỉ nhìn thấy 
được tướng thô của Phật mà thôi, chẳng hạn như 32 
tướng tốt, 80 vẻ đẹp, đó là tướng thô. Còn như trong 
kinh Hoa Nghiêm nói: “Như Lai có những tướng của 
bậc đại nhân nhiều như số hạt bụi nhỏ trong biển 
của mười hoa tạng thế giới”, thì e rằng nếu không 
phải bậc Đại Bồ Tát sẽ không có khả năng nhìn thấy. 
Ví như chư thiên cùng nhau thọ dụng món tu-đà,1 
nhưng trong cùng một vật chứa mà màu sắc, mùi vị 
đều khác biệt [tùy theo phước đức của mỗi vị]. Lại 
ví như một người có bệnh với người khỏe mạnh tuy 
cùng nếm một món ăn, nhưng cảm nhận về mùi vị 
đắng, ngọt của món ăn ấy lại hết sức khác biệt. Cho 
nên [trong kinh Duy-ma-cật nói rằng], thế giới Ta-
bà của đức Phật Thích-ca vốn cực kỳ trang nghiêm 
1 Tu-đà: cũng đọc theo âm khác là thủ-đà, tô-đà, chỉ món ăn của chư 

thiên hoặc món cam lộ chỉ có ở cõi trời.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

103

thanh tịnh, nhưng chỉ duy nhất Phạm vương Loa Kế 
nhìn thấy mà thôi, còn lại hết thảy những người khác 
[trong pháp hội] đều nhìn thấy cõi này chỉ toàn gò 
nổng, hầm hố, gai góc... đầy dẫy những điều ô uế. 
Chúng sinh thấy Phật cũng giống như vậy.

Hỏi: [Nghe nói rằng,] khi ở thế gian này có người 
tín tâm niệm Phật thì trong hồ bảy báu ở Cực Lạc sẽ 
hóa sinh một đóa hoa sen. Nếu người niệm Phật tinh 
tấn thì hoa sen ấy dần dần lớn lên. Ngược lại, nếu 
người niệm Phật thối tâm, lười nhác, thì hoa sen ấy sẽ 
úa tàn. Điều đó có tin được chăng?

Đáp: Điều ấy cũng dễ giải thích thôi. Ví như một 
tấm gương lớn, khi có vật gì được mang đến trước thì 
tự nhiên trong gương hiện ảnh của vật. Cứ xem như 
trong thành Xá-vệ có lầu gác của Thụ-đề-già, bất quá 
cũng chỉ được làm bằng lưu ly với bạc trắng, nhưng 
tường vách ở đó lại có khả năng ảnh hiện những sự 
việc xảy ra trong thành, huống chi là cõi báu thanh 
tịnh trang nghiêm của đức Phật A-di-đà? Cho nên, ở 
thế gian này có người niệm Phật mà ở Cực Lạc có hoa 
sen sinh ra là điều chẳng có gì phải nghi ngờ cả.

Hỏi: [Tôi nghe có việc] còn mang nghiệp xấu vẫn 
được vãng sinh; sau khi vãng sinh liền được địa vị 
không còn thối chuyển. Như vậy, người ta sống trong 
đời, các duyên thế tục còn chưa dứt hết, sao không cứ 
buông thả theo sự nghiệp thế gian, đợi đến lúc lâm 
chung rồi hãy niệm Phật cũng được?

Đáp: Cách nghĩ như thế là tà thuyết. Còn duy trì 
một ý nghĩ như thế, sẽ tự mình rơi vào rất nhiều sai 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

104

lầm. Nói ra một lời như thế, sẽ làm cho người khác sai 
lầm rất nhiều. 

Những kẻ xấu ác khi lâm chung quay sang niệm 
Phật, được vãng sinh, ắt là do sẵn có căn lành từ đời 
trước, lại nhờ gặp được bậc thiện tri thức dắt dẫn chỉ 
bày, nên khi lâm chung mới có được sự may mắn như 
thế. Ấy là việc trong muôn ngàn người chỉ có một mà 
thôi, đâu có lý nào hết thảy mọi người khi lâm chung 
đều được sự may mắn như thế?

Sách Quần nghi luận có nói: “Thế gian này có 
mười hạng người khi lâm chung không thể niệm 
Phật. Thứ nhất, vì chưa gặp được bạn lành khuyên 
dạy niệm Phật. Thứ hai, vì nghiệp duyên liên tục trói 
buộc thúc bách, không có lúc nào có thể niệm Phật. 
Thứ ba, bị trúng gió liệt người, không thể mở miệng 
niệm Phật. Thứ tư, bị phát bệnh cuồng loạn, không 
còn biết đến việc niệm Phật. Thứ năm, chết đột ngột 
vì gặp nạn lửa cháy, nước trôi. Thứ sáu, chết đột ngột 
vì gặp thú dữ như hổ, báo, sói... Thứ bảy, do bạn xấu 
làm lung lạc rồi mất hẳn niềm tin. Thứ tám, do ăn 
uống quá độ, hôn mê đến chết. Thứ chín, do chết đột 
ngột trong chiến trận. Thứ mười, do chết đột ngột vì 
ngã từ trên vách núi cao.” Nếu rơi vào một trong các 
trường hợp ấy thì rất khó lòng niệm Phật.

Ví như chỉ bị bệnh xoàng mà chết, thì vào lúc bốn 
đại phân rã rồi, cũng không khỏi cảm giác như toàn 
thân bị dao bén cắt xẻo đau đớn, hoảng hốt khiếp sợ, 
đâu còn tâm trí nào để niệm Phật?

Lại ví như nghiệp duyên còn chưa dứt, những ý 
niệm thế tục vẫn chưa thôi, việc nhà chưa thu xếp ổn 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

105

thỏa, việc về sau chưa sắp đặt xong, do đó mà cầu 
thầy, bói quẻ, khiến tâm trí càng thêm não loạn, rồi vợ 
con kêu la than khóc rối loạn bên tai, khiến cho trong 
lòng không có được bất kỳ chủ trương, định hướng 
gì. Vào lúc ấy mà muốn cho người lâm chung thong 
dong niệm Phật, lại cầu cho được nhất tâm bất loạn 
thì thật là muôn vạn lần không thể được!

Cho nên, người xưa có câu: “Chớ đợi tuổi già lo 
niệm Phật, đầu xanh lắm kẻ đã xuống mồ.” Lại nói 
rằng: “Bình thường khuyên người niệm Phật, ai cũng 
nói mình bận rộn. Chỉ khi quỷ vô thường đến, bận 
đến đâu cũng phải thôi.”  

Người sống trong đời chẳng có được bao nhiêu 
thời gian, nên nhân lúc này còn chưa già, không bệnh, 
trừ bỏ các duyên thế tục, hết sức tinh cần lo việc trọng 
yếu. Trải qua một ngày, niệm danh hiệu Phật được 
một ngày, đạt được một phần công phu, tu tích được 
một phần tịnh nghiệp. Nếu không như vậy, một khi 
đã mất thân người này rồi, vạn kiếp cũng khó lòng 
được lại. Thật đáng sợ lắm thay!

Hỏi: Đợi lúc già mới lo tu hành, như vậy tôi đã 
thấy rõ là vô lý. Nhưng có điều phàm phu ở giữa lưới 
thế tục, có việc không thể gạt bỏ hết, vậy biết làm sao?

Đáp: Người sinh ra ở thế gian, chắc chắn ai ai cũng 
đều phải chết. Dù có tu hay không tu, cũng chẳng thể 
tránh được điều đó. Nhưng nếu sống trụy lạc thì sao 
bằng hướng thiện, được sự siêu xuất? Chỉ cần thống 
thiết nghĩ đến lẽ vô thường, thì chẳng lo gì sự dụng 
tâm không tha thiết. Bất luận là ở trong hoàn cảnh 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

106

yên tĩnh hay bận rộn, gặp phải nghịch cảnh hay thuận 
cảnh, đối với việc niệm Phật cầu sinh Tịnh độ cũng đều 
không có gì trở ngại. Ví như việc đời phải gánh vác quá 
nặng nề bận rộn, cũng phải chọn ra những lúc được 
chút rảnh rỗi mà ấn định thời khóa hằng ngày, hoặc 
niệm vạn lần, hoặc niệm ngàn lần Phật hiệu, đều đặn 
mỗi ngày không thể gián đoạn. Đối với những người 
cực kỳ bận rộn, thì mỗi buổi sáng sớm thực hành mười 
niệm,1 không thể thiếu được.

Hỏi: Niệm Phật được nhất tâm bất loạn, từ một 
ngày cho đến bảy ngày ắt được vãng sinh. Ví như 
trong một ngày đến bảy ngày ấy đã được nhất tâm, 
nhưng rồi sau đó không giữ được trạng thái nhất 
tâm nữa, chẳng biết như vậy có được vãng sinh hay 
chăng?

Đáp: Nếu đã đạt được nhất tâm bất loạn, thì sau 
đó tâm rất ít tán loạn, nhất định không thể đến mức 
quá ư tán loạn. Như ngày xưa Nhan Hồi thực hành 
đức nhân trong ba tháng, trong ba tháng ấy tất nhiên 
đã là người nhân hậu. Nhưng sau ba tháng ấy, lẽ nào 
lại có thể trở thành người xấu ác? 

Chỉ cần có thể thường xuyên tự quán chiếu, kiểm 
thúc trong tâm, thường phát thệ nguyện rộng sâu, thì 
không thể không được vãng sinh. 

Hỏi: Việc niệm Phật phải nối nhau tương tục thì 
công phu mới miên mật thành tựu. Nhưng vào mùa hè 
nóng bức, phần lớn thời gian trong ngày phải cởi trần, 
không thể suốt ngày giữ y phục nghiêm trang tề chỉnh. 

1  Xem lại phần Pháp môn trì tụng mười niệm.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

107

Không biết rằng vào những lúc ăn uống, nằm ngồi, lúc 
cởi trần tắm rửa... đều có thể niệm Phật được chăng?

Đáp: Việc niệm thầm trong tâm không có trở 
ngại. Cho nên nói rằng: “Khi gấp rút cũng thế, lúc 
nguy cấp cũng thế.”

Hỏi: Vào lúc nhất tâm xưng niệm danh hiệu Phật, 
lại cũng phát tâm cầu sinh Tịnh độ, như vậy dường 
như lẫn lộn cả hai tâm niệm? 

Đáp: Xưng niệm danh hiệu Phật, đó là vì muốn 
cầu sinh Tịnh độ. Trong kinh dạy rằng: “Nên phát 
nguyện sinh về Cực Lạc.” Lại cũng dạy rằng: “Thường 
xuyên trì niệm danh hiệu [Phật].” Cho nên biết rằng 
việc phát nguyện với niệm danh hiệu Phật, thật không 
phải hai, chỉ là một việc. Ví như người theo đường học 
vấn thi cử, muốn đạt được công danh, điều đó cũng 
giống như cầu sinh Tịnh độ. Vì muốn đạt công danh 
nên dùi mài kinh sử, đọc sách làm văn, điều đó cũng 
giống như vì muốn vãng sinh nên niệm Phật. Trong 
chỗ ấy dường như có sự khác biệt phân chia khó thấy. 
Vì thế, việc phát nguyện cầu sinh Tịnh độ nên thực 
hiện vào hai thời sớm tối trong ngày, còn lúc trì niệm 
danh hiệu Phật thì duy trì sự chuyên nhất trong tâm, 
không để khởi sinh tạp niệm lẫn lộn. 

Hỏi: Suốt ngày niệm Phật, gặp việc phước thiện 
thì làm, đó là bổn phận của người học Phật. Nhưng 
lúc làm việc phước thiện e không khỏi phải lưu tâm 
vào việc ấy, không thể duy trì việc nhớ nghĩ đến Phật 
hiệu, không biết như vậy có trở ngại cho sự đạt đến 
nhất tâm bất loạn hay chăng?



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

108

Đáp: Trong gương sáng vốn không có gì, khi vật 
ở trước thì trong gương liền hiện ảnh, đâu ngăn ngại 
gì đến chỗ không của gương? Người ta chỉ vì khi sự 
việc chưa đến đã lo chờ đón, sự việc đã qua rồi vẫn 
còn lưu giữ lại, do đó mà thành bệnh.

Hỏi: Công ơn cha mẹ thật khó báo đáp. Nếu 
được vãng sinh về Tây phương Cực Lạc, chẳng biết 
có phương pháp nào để báo ân cha mẹ hay chăng? 
Nhưng sinh làm người mỗi một kiếp sống đều có cha 
mẹ, trải qua trăm ngàn vạn ức kiếp từ vô thủy đến 
nay, tức là phải có trăm ngàn vạn ức người cha, người  
mẹ. Không biết rằng sau khi vãng sinh có thể nào nhớ 
lại được hết tên họ từng người, rõ biết được hiện đang 
ở đâu, để có thể báo ân đối với tất cả được chăng?

Đáp: Lời thế tục nói rằng: “Muốn đáp đền ân đức 
mẹ cha, như ngẩng đầu trông trời cao không ngần 
mé.” Cho nên, dùng phương thức của thế tục để 
báo ân cha mẹ thì không thể nào báo đáp hết được. 
Nhưng nếu sau khi được vãng sinh rồi muốn báo ân 
cha mẹ thì hết sức dễ dàng. Không chỉ là báo ân một 
đời cha mẹ, mà dù muốn báo đáp ân đức của cha mẹ 
trong trăm ngàn vạn ức đời trước cũng đều có cách 
để báo đáp.

Người vãng sinh về Cực Lạc liền được thần thông 
thiên nhãn, có khả năng nhìn thấy sự việc trong vô số 
thế giới; được thần thông thiên nhĩ, có khả năng nghe 
biết âm thanh trong vô số thế giới; được trí tha tâm 
thông, có thể biết được tâm niệm của hết thảy chúng 
sinh; được trí túc mạng thông, có thể biết được việc 
đã từng sinh ra nơi nào, chết đi về đâu trong vô số 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

109

kiếp trước, chẳng hạn như từng là người tên gì, ở đâu, 
thuộc dòng họ nào, xóm làng nào... cho đến hết thảy 
những chi tiết nhỏ nhặt cũng đều biết rõ, nhờ đó có 
thể bằng việc làm của mình mà báo đáp ân đức cho 
cha mẹ trong nhiều đời, lẽ nào lại không thể báo đáp?

Xưa Mạnh tử khen ngợi lòng hiếu của vua Thuấn, 
nói rằng khiến cho cha ông được làm cha của bậc 
thiên tử, thật tôn quý nhất; khiến cho cả thiên hạ lo 
việc phụng dưỡng cha, thật là sự phụng dưỡng cao cả 
không gì hơn. Ví như ta được vãng sinh thành vị Bồ 
Tát ở Cực Lạc, thì cha mẹ ta trở thành cha mẹ của Bồ 
Tát, chẳng phải còn tôn quý hơn [cả cha vua Thuấn] 
đó sao? Ví như có thể khiến cho cha mẹ được vãng 
sinh về Cực Lạc, y phục, thức ăn uống đều tùy ý hiện 
ra, được phước đức tự nhiên, tuổi thọ vô cùng, chẳng 
phải còn hơn xa việc thiên hạ nuôi dưỡng đó sao? 
Hơn nữa, mỗi nước chỉ có duy nhất một vị thiên tử, 
ví như có hai người con hiếu [theo cách nói của Mạnh 
tử], mỗi người đều muốn cho thiên hạ phụng dưỡng 
cha mình, ắt phải sinh ra việc mưu đồ soán đoạt, một 
trong hai người phải trở thành loạn thần tặc tử. Sao 
có thể sánh được với pháp môn Tịnh độ, người người 
đều có thể lo việc báo hiếu mà không hề ngăn ngại 
như pháp thế gian.

Hỏi: Muôn loài chúng sinh chịu khổ trong ba 
đường ác nhiều vô số, ta làm sao có thể cứu vớt hết 
được mà phát khởi lời nguyện vô nghĩa vô ích như thế?

Đáp: Bồ Tát muốn rộng độ chúng sinh thì mỗi 
một chúng sinh [do tạo ác nghiệp] đáng phải chịu 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

110

khổ trong ba đường ác, đều thấy đó là chúng sinh mà 
ta phải cứu độ. Sao có thể vì thấy nhiều mà sinh tâm 
sợ sệt? Vì thấy nhiều mà sinh tâm chán bỏ, mỏi mệt?

Bồ Tát Địa Tạng có nguyện rằng: “Địa ngục còn 
chưa trống không, ta thề không thành Phật.”

Mười đại nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền, mỗi một 
nguyện đều lấy việc cứu độ hết tất cả chúng sinh 
trong pháp giới làm kỳ hạn, chưa được như vậy thì 
chưa tròn nguyện.

Như vậy, người tu Tịnh độ muốn vãng sinh về 
Cực Lạc, lẽ nào lại có thể không lấy việc quay lại Ta-
bà, cứu độ hết thảy chúng sinh trong ba đường ác làm 
thệ nguyện của mình? 

Hỏi: Những loài vật nhỏ nhít số nhiều vô kể, ví 
như mỗi khi nhìn thấy chúng đều phát tâm cứu độ, 
không biết rằng việc phát tâm như thế chẳng qua chỉ 
để giúp ta được tròn chí nguyện, hay là có giúp ích 
được gì cho những con vật ấy chăng?

Đáp: Cần phải quán xét xem việc phát tâm ấy 
có chân thành hay không. Nếu có thể hết sức chân 
thành thì không phải là vô ích cho loài vật ấy. Xét như 
chuyện tiền thân đức Thế Tôn là vị tiên nhẫn nhục, 
và chuyện tiền thân của ngài Mục-kiền-liên làm một 
tiều phu, thì có thể thấy được lợi ích của sự phát tâm 
như thế.

Đức Phật Thích-ca trong vô số kiếp trước đây 
từng làm một vị tiên nhẫn nhục, tu hành trong núi. 
Gặp lúc có vị vua đi săn, đuổi một con thú chạy qua 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

111

chỗ ngài đang ngồi. Vua đuổi đến, hỏi ngài con thú 
chạy đường nào. Khi ấy, nếu nói thật ra thì hại chết 
con thú, bằng như nói sai thì phạm giới vọng ngữ. Vị 
tiên vì thế trầm ngâm không đáp. Vua nổi giận liền 
chặt đứt một cánh tay ngài. Lại tra hỏi lần nữa, vị 
tiên vẫn trầm ngâm không đáp. Vua liền chặt thêm 
một cánh tay nữa. Tiên nhân khi ấy liền phát nguyện 
rằng: “Sau khi ta thành Phật, sẽ hóa độ cho người này 
trước, không để người đời bắt chước ông ta làm ác.” 

Về sau, khi ngài thành Phật, trước tiên hóa độ ông 
Kiều-trần-như, chính là ông vua thuở trước.

Lại nữa, vào thời Phật tại thế, có những người dân 
trong một thành kia rất khó hóa độ. Đức Phật nói: 
“Dân trong thành ấy vốn có nhân duyên với Mục-
kiền-liên.” Liền bảo Mục-kiền-liên đến đó hóa độ. 
Quả nhiên, dân trong thành ấy đều nghe theo lời ngài. 
Mọi người thưa hỏi nguyên nhân, Phật dạy: “Trong 
nhiều kiếp trước, Mục-kiền-liên từng làm một tiều 
phu vào núi đốn củi, làm động tổ ong khiến vô số con 
ong hoảng loạn bay ra. Mục-kiền-liên nhân đó liền 
bảo chúng: “Tất cả các ngươi đều có tánh Phật, ngày 
sau khi ta thành đạo sẽ hóa độ các ngươi.” Những 
người trong thành ấy chính là bầy ong thuở trước. 
Mục-kiền-liên trước đây từng phát nguyện cứu độ, 
do đó có nhân duyên với họ.

Theo như những việc ấy thì biết, không chỉ mỗi khi 
gặp người khác đều nên khuyên họ niệm Phật, phát khởi 
tâm cứu độ, mà mỗi khi nhìn thấy các loài vật, cũng nên 
thay chúng niệm Phật, phát tâm cứu độ chúng.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

112

Hỏi: Niệm Phật dù chí thành nhưng chỗ niệm 
ấy vẫn là hữu hạn. Lấy ví dụ như có một trăm vật 
mạng, ta niệm một ngàn câu Phật hiệu hồi hướng cho 
chúng, thì một trăm vật mạng ấy đều được thọ hưởng 
phước báu. Ví như số vật mạng lại nhiều đến như số 
cát sông Hằng, lại cũng niệm một ngàn câu Phật hiệu 
mà hồi hướng, thì phần phước báu của mỗi con vật 
chẳng phải chỉ còn rất nhỏ nhặt hay sao?

Đáp: Ví như có một cây đuốc, trăm người chia 
nhau ánh sáng, cây đuốc ấy vẫn như cũ. Ví như lại 
dùng để soi sáng cho ngàn người, vạn người, cây 
đuốc ấy vẫn như cũ mà thôi.  

Hỏi: Xưa có hai vị tăng, vào thời khóa niệm Phật 
thì quán tưởng tự thân mình ngồi trong hoa sen lớn, 
lại quán tưởng hoa sen nở ra, khép lại. Như vậy trong 
năm tháng thì hai vị đều được vãng sinh. Không biết 
rằng người niệm Phật có thể lấy cách tu ấy làm khuôn 
thước noi theo được chăng?

Đáp: Cũng được. Tuy nhiên, rốt lại thì phương 
pháp niệm danh hiệu Phật vẫn là chủ yếu.



113

QUYỂN BA

BÀN RỘNG ĐỂ KHƠI MỞ 
VÀ CỦNG CỐ NIỀM TIN1

Lời dẫn

Đem thuyết Tịnh độ khuyên người trí tuệ sâu 
rộng thì rất dễ, bởi những người ấy có phước đức sâu 
dày từ đời trước, căn cơ khí chất đều hơn người. 

Đem thuyết Tịnh độ khuyên dạy những người ít 
học, chân chất cũng rất dễ, vì những người ấy trong 
lòng không hề sẵn có thành kiến, như vị ngọt có thể 
hòa cùng, sắc trắng có thể tô thêm.

Nhưng chỉ riêng đối với hạng người đọc sách như 
bọn nhà Nho chúng ta, nếu đem thuyết Tịnh độ ra 
mà chỉ bày khuyên bảo thì thật không dễ chút nào. 
Đó là vì đã một phen thu góp lượm lặt những tri thức 
thiển cận mà cố kết trong lòng, nên dù có đạo nhiệm 
mầu cũng không muốn học, có lời tốt đẹp cũng chẳng 
muốn nghe.
1  Nguyên tác là Khải tín tạp thuyết (啟信雜說).



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

114

Vì lẽ ấy, nay tôi cất công thâu thập những lời hay 
ý đẹp chỉ rõ mê lầm, hướng người quay về chánh tín, 
có thể làm sáng rõ ý nghĩa Tịnh độ, lại trích ra một 
số điều, lấy đó làm niềm vui Chánh pháp, đặt tên là 
“Khải tín tạp thuyết”.  

Bài văn khuyên tu hành1

Người người đều yêu mến xác thân, mấy ai biết 
được thân là gốc khổ? Mỗi giây mỗi phút đều tham 
muốn mưu cầu khoái lạc, chẳng biết rằng chỗ khoái 
lạc ấy là nguyên nhân của khổ. Kiếp người như mây 
nổi thoáng qua, nào có bền lâu? Thể chất huyễn ảo 
vốn không kiên cố, thảy đều diệt mất. Người sống thọ 
không quá tám, chín mươi, kẻ yểu mạng đôi, ba mươi 
đã chết. Sống ngày nay chẳng biết việc ngày mai, lên 
giường ngủ sáng ra không dậy nữa. Thở ra không 
hẹn thở vào, ngay lúc ấy đã ngàn thu vĩnh biệt. Thân 
giả tạm này thật chẳng đáng ngợi khen, sao chẳng ai 
thoát khỏi sự dối lừa của nó?

Gân cốt ràng rịt giữ lấy bộ xương bảy thước, một 
lớp da bao bọc khối thịt hồng; tóc, lông, răng, móng... 
cùng gồm chung một gò vô chủ; trong thân chứa đầy 
những nước mắt, nước mũi cùng đờm dãi, nhơ nhớp 
như hố xí.

Mùa đông rét buốt, mùa hè nóng bức, mỗi năm 
đều chịu đựng như trong cơn sốt rét; muỗi, mòng, 
chấy, rận... đua nhau chích đốt, tháng tháng sống 
chung cùng giòi bọ vây quanh.
1 Nguyên tác là “Khuyến tu hành văn” (勸修行文) của Nhan Bính, hiệu 

Như Như Cư sĩ.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

115

Tấm thân này thật không thể yêu chuộng đắm 
say, mong mọi người sớm nguyện thoát lìa. Vì sao 
kẻ mê muội còn đắm chuyện phong lưu, người u tối 
càng sinh điên đảo? Trên đầu một khối xương sọ, có 
người lại cài hoa giắt lá điểm tô; thân như đẫy da chứa 
đầy xú uế, lắm kẻ thường thoa hương trát phấn nâng 
niu. Lụa là phủ che túi máu mủ, gấm vóc bao kín bọc 
phẩn dơ. Tận dụng trăm mưu ma chước quỷ, những 
mong sống mãi ngàn năm; nào hay khi đầu váng mắt 
hoa, vua Diêm-la đã sớm triệu hồi; hoặc vừa lúc tóc 
bạc răng rụng, quỷ vô thường vội vàng tìm đến.

Người người luyến mê tài sắc, đều là cách nhanh 
nhất đánh mất thân người. Ngày ngày đắm say rượu 
thịt, khác nào trồng sâu gốc địa ngục. Trước mắt mưu 
cầu khoái lạc nhất thời, cay đắng khổ đau muôn vạn 
kiếp. Một khi mạng sống vừa dứt, bốn đại phân rã 
như dao bén cắt xẻo toàn thân đau đớn, bên ngoài tay 
chân rời rã, bên trong gan ruột xé lìa. Ví bằng vợ con 
đớn đau than khóc, cũng không sao lưu giữ; dù cho 
thân quyến cốt nhục đủ đầy trước mắt, nào ai thay 
chết được chăng? 

Khi sinh ra uổng khóc gào vô ích, lúc chết đi thần 
thức vội lìa. Đường trước mịt mờ tăm tối, nhìn quanh 
cô độc một thân. Qua cầu Nại-hà,1 cảnh nhìn thấy bi 
thương đau đớn; vào Quỷ môn quan, lòng tự nhiên 
thê thảm đớn đau. Lìa dương thế vừa được bảy ngày, 
chốn âm ty đã trải qua mọi chốn. Phán quan xét xử 

1 Theo niềm tin của người Trung Hoa xưa thì sau khi chết người ta phải 
đi ngang qua cầu Nại Hà, là chỗ giao nhau giữa hai cảnh giới âm 
dương. Qua cầu Nại Hà là bước vào cõi âm. Nguyên tác dùng Nại Hà 
ngạn (奈何岸), nghĩa là bờ bên kia cầu Nại Hà.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

116

chẳng nương tình, ngục tốt y lệnh nghiêm mặt sắt. 
Kẻ làm thiện được lên cõi trời, người. Người tạo ác 
giải ngay vào địa ngục. Ngày trước thường nói nhân 
quả là chuyện hoang đường, lúc này mới biết việc báo 
ứng không mảy may sai chạy. 

Gương nghiệp soi mọi sự rõ ràng, chốn âm ty 
muôn phần khổ sở. Núi đao rừng kiếm, chịu đựng 
khôn xiết vạn nỗi đớn đau. Mang lông đội sừng, đền 
trả chưa hết biết bao nợ cũ. Cứ cho là gan dạ anh hùng, 
cũng không khỏi cúi đầu trước quỷ tốt. Kẻ báng Phật 
phá Tăng, rốt cùng phải quỳ trước Diêm vương chịu 
tội.    

Hồn phách dù đã về âm giới, thi hài còn nằm giữa 
áo quan. Hoặc giữ lại qua ba ngày, năm bữa; hoặc kéo 
dài sáu, bảy tháng ròng. Da thịt thối rữa sinh bao giòi 
bọ, máu mủ rỉ ra, mùi hôi thối tận trời khắp đất. Nhà 
nghèo khó, vùi xác dưới một gò nơi đồng nội. Kẻ giàu 
sang, gửi thân nơi núi hoang xa vạn dặm. Sinh thời 
hồng nhan diễm lệ, nay hóa thành tro cốt lạnh tanh. 
Một nắm xương tàn cô quạnh, dần nát thành bụi bặm 
cõi trần. Bao nhiêu ái ân ngày cũ, giờ đây hết thảy đều 
không. Hào kiệt anh hùng thuở trước, nay biết về đâu? 
Cỏ xanh dần che bia đá, cành dương phơ phất giấy 
tiền. Xét đến cùng, nào ai tránh được cảnh ấy?

Nếu muốn thoát khỏi luân hồi, phải mau quay về 
Chánh giác. Thôi hướng hang quỷ tìm đường sống, 
phải biết trong thân sẵn tánh linh. Dù nam hay nữ đều 
có thể tu, kẻ tăng người tục, pháp phần đều sẵn. Gấp 
rút tìm đường thoát khổ, phải nghĩ đến thân đời sau 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

117

nữa. Nếu chẳng quay đầu, sao tránh khỏi trong mơ 
khởi mộng. Nếu mãi ngày này chờ sang ngày khác, 
thoắt chốc đã luống tuổi xuân; khiến người sau lại 
khóc người sau nữa, dần dần xương trắng thành non.

Khéo niệm Di-đà, đài vàng Cực Lạc sẵn chờ. Diêm 
chúa vô tình, đừng chuốc lấy cực hình địa ngục. Bỏ 
ác làm thiện, dứt quá khứ dựng lại tương lai. Giữa đại 
chúng tuyên dương Chánh pháp, nơi gia đình giảng 
thuyết đạo mầu. Sao cho chốn chốn đều tỏ ngộ, người 
người cùng thoát khỏi trầm luân.

Lời Phật dạy nếu không tin nhận, còn ai đáng 
tin hơn? Làm người nếu chẳng gắng tu, sinh đường 
khác muốn tu rất khó. Mong sao hết thảy mọi người, 
nghe qua rồi tin nhận thực hành ngay, chớ để một 
đời này trôi qua uổng phí.

Chướng ngại của lý còn nặng nề hơn 
cả tham dục

Những người mù lòa bẩm sinh thì không biết đến 
hình dạng con voi. Xưa có ông vua, một hôm cho tập 
trung những người bị mù bẩm sinh lại và hỏi: “Các 
ông có muốn biết hình dạng con voi hay chăng?” 
Những người mù đều thưa là muốn biết. Vua liền sai 
người quản tượng dắt một con voi ra trước sân, rồi 
bảo những người mù ấy cùng đến lấy tay sờ voi. 

Sau khi họ đã sờ voi xong, vua hỏi: “Các ông bây 
giờ đã biết được hình dạng con voi hay chưa?” Tất cả 
đều nói là đã biết. [Vua liền bảo họ mô tả.]



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

118

Người sờ mũi voi nói: “Con voi [đầu to đầu nhỏ] 
giống như cây đàn [tỳ bà].” Người sờ dưới chân voi  nói: 
“Con voi giống như cây cột đình.” Người sờ lưng voi 
nói: “Con voi giống như cái nhà.” Người sờ bên sườn 
voi nói: “Con voi giống như tấm vách.” Người sờ tai 
voi nói: “Con voi [tròn, mỏng] như cái sàng.” Người sờ 
đuôi voi nói: “Con voi giống như cái chổi lớn.” 

[Những người mù ấy,] mỗi người tin theo một cách, 
ai cũng cho rằng mình nói đúng, ra sức tranh cãi không 
thôi với những người khác. Họ cãi nhau không ngừng, 
cho đến cuối cùng xông vào đánh nhau. Nhà vua liền 
cười nói: “Các ông đều chưa biết được hình dạng con 
voi. Người nói cây đàn, đó là mũi voi; người nói cột 
đình, đó là chân voi; người nói cái nhà, đó là lưng voi; 
người nói tấm vách, đó là sườn voi; người nói cái sàng, 
đó là tai voi; người nói cái chổi, đó là đuôi voi.”1

Những người mù nghe vua nói tuy không dám cãi 
lại, nhưng trong lòng vẫn tin rằng chỗ sờ biết của mình 
là chính xác không sai, hết sức oán hận những người 
khác đều đã nói sai về con voi. Do đó nên những người 
mù này suốt đời không thể nào biết được chính xác về 
hình dạng con voi.

Ví như trước đó đừng cho họ lấy tay sờ biết về 
con voi, hẳn là chỉ cần mô tả đôi lời đã có thể giúp 
họ biết được hình dạng con voi như thế nào, đâu 
đến nỗi phải có sự tranh chấp không thôi. Chỉ vì một 
khi đã có được sự mô phỏng của riêng mình, những 
1 Câu chuyện này có xuất xứ từ kinh Đại Bát Niết-bàn, được đức Phật 

dùng để ví cho sự nhận biết sai lầm, phiến diện của hết thảy chúng 
sinh về tánh Phật.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

119

người ấy đều cho rằng tự mình đã thể nghiệm được 
chính xác điều ấy bằng tay, hoàn toàn không có gì 
phải nghi ngờ nữa, liền đem cái biết ấy cố kết thành 
một định kiến kiên cố trong tâm, không thể nào xóa 
bỏ đi được.

Cho nên, người không đọc sách Nho, nếu được 
nghe dạy pháp môn Tịnh độ thì cho dù chưa tin nhận 
cũng không đi đến mức phỉ báng. Nhưng một khi đã 
đọc qua ít nhiều sách vở Nho gia, liền cho đó là chân 
lý chính xác nhất, dựa vào cái biết hạn hẹp của mình 
mà huyênh hoang tự đắc, cho rằng pháp môn Tịnh 
độ kia bất quá cũng chỉ là những lời dạy của riêng 
nhà Phật, [không sánh được với thánh hiền Nho gia]. 
Vì thế mà những lời thành thật lại bị xem như thuyết 
hoang đường, nước cam lộ quý báu lại bị xem như 
rượu độc.

Vì thế mới nói rằng, sự chướng ngại của lý lẽ [cố 
chấp] còn nặng nề hơn cả tham dục.

Trước phải tin có ba đời
Có những người học theo sách Nho, vì không tin 

có kiếp trước, đời sau, nên mới không tin nhận thuyết 
Tịnh độ. Thật không biết rằng, kiếp trước đời sau 
cũng giống như chuyện hôm qua với ngày mai, đều 
là vốn tự sẵn có, không phải do nhà Phật tạo tác ra. 
Cũng giống như các cơ quan nội tạng: tim, gan, thận, 
phổi... đều sẵn có trong người bệnh nhân, sao có thể 
vì những thứ ấy được thầy thuốc mô tả rồi cho rằng 
đó hẳn là những vật thể trong giỏ thuốc của họ?



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

120

Văn Xương Đế quân vừa mở đầu bài Âm chất văn 
đã nói: “Ta trải qua 17 đời đều làm kẻ sĩ có quyền 
thế.” Theo lời ấy thì rõ ràng đã có kiếp trước, đời sau. 
Những người theo đường khoa cử công danh, ai cũng 
phải qua sự chưởng quản của ngài, lẽ nào lời nói ấy 
của ngài lại không đủ để tin nhận hay sao?

Sau phải tin sâu lý nhân quả

Người học Nho nếu không tin nhân quả, đó không 
phải là không tin Phật dạy, mà chính là không tin vào 
học thuyết của Nho gia.

Kinh Dịch [của Nho gia] nói: “Nhà làm việc thiện 
ắt có thừa niềm vui, nhà làm việc ác ắt gặp nhiều tai 
ương.” Kinh Thư [của Nho gia] cũng nói: “Người làm 
việc thiện thì ban cho trăm điều tốt lành. Người làm 
việc xấu ác thì giáng xuống trăm tai họa.”

Theo đó, làm thiện hay làm ác chính là gieo nhân, 
gặp việc tốt lành hay tai ương, chính là gặt quả, [chỉ 
là cách diễn đạt khác nhau giữa Nho và Phật đó thôi.] 
Cũng giống như gọi là “mặt trời” hay “vầng thái 
dương”, cũng đều là chỉ chung một sự vật.

Cho nên [trong đạo Phật] nói: “Muốn biết nhân 
đời trước, hãy xem quả đời này.” Nếu người ta tin 
vào thuyết nhân quả như thế thì tự nhiên không dám 
làm việc ác, bằng như cho rằng chuyện báo ứng chỉ là 
hoang đường, liền ưa thích làm chuyện dối trá, lường 
gạt người khác, không phải kiêng sợ gì cả.

Ví như trong một xóm làng, có một người tin nhân 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

121

quả nên làm một điều thiện; một vạn người tin theo 
như vậy sẽ tăng thêm một vạn điều thiện. Ngược lại, 
có một người không tin nhân quả, làm một việc ác; 
một vạn người không tin như thế, sẽ tăng thêm một 
vạn điều ác.

Cho nên mới nói rằng: “Người người đều tin 
nhân quả, đó là con đường hết sức thịnh trị cho xã 
hội; người người đều không tin nhân quả, đó là con 
đường đại loạn cho xã hội.”

Khổng tử nhất định đã từng nói qua 
về thuyết ba đời

Về thuyết có ba đời,1 khảo cứu trong kinh thư, sử 
sách thấy ghi chép rất nhiều, nhưng theo chỗ thấy 
biết của người đời nay thì lại không giống nhau. 

Người học theo đạo Nho, chỉ vì cho rằng Khổng 
tử chưa từng nói qua thuyết ấy, nên tự họ cũng không 
đề cập đến. Tuy nhiên, có thật là Khổng tử không nói 
ra thuyết ấy chăng?

Nếu nói rằng Khổng tử không biết đến thuyết ba 
đời thì ông ấy thật chưa đáng xem là bậc thánh nhân. 
Trong một bộ Luận ngữ [có mười hai ngàn bảy trăm 
chữ, mà] những lời do chính Khổng tử nói ra cũng 
chỉ có tám ngàn năm trăm lẻ ba chữ mà thôi. Như 
vậy, những điều Không tử nói ra mà không được ghi 
chép truyền lại cho hậu thế hẳn phải rất nhiều. 

1 Thuyết có ba đời: nghĩa là tin có đời hiện tại, đời quá khứ trước đây 
và đời tương lai sau khi chết sẽ tái sinh.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

122

Nếu như đợi nhìn thấy ghi chép trong kinh sách 
[của Nho gia] rồi mới tin, hẳn là trong Tứ thư, Ngũ 
kinh, Khổng tử chưa từng nói đến cha mẹ của ông ấy, 
thì người học Nho cũng tránh không nói đến cha mẹ 
mình; Khổng tử chưa từng nói đến anh em của ông 
ấy, thì người học Nho cũng tránh không nói đến anh 
em mình; Khổng tử chưa từng nói đến nhà cửa ruộng 
đất của ông ấy, thì người học Nho cũng tránh không 
sống trong nhà cửa, phát triển sản nghiệp. 

Không chỉ là vậy, cho đến bốn món nhu yếu của 
sự viết lách là giấy, bút, mực và nghiên mực, Khổng 
tử cũng chưa từng nhắc đến, vậy ngày nay tập viết 
chữ là sai rồi. Hơn nữa, ngoài các loại áo mỏng mùa 
hè, áo lông cừu mùa đông, Khổng tử cũng chưa từng 
nói đến các loại y phục kèm theo, vậy phải cho rằng 
ngày nay mặc quần là sai. Ngoài ra, như tích trượng 
làm ra ở Giang Nam, nhà Nho không nên sử dụng, 
bột màu ở Tây Thục, nhà Nho không nên dùng để vẽ. 
Vì sao vậy? Vì Khổng tử chưa từng nhắc đến những 
thứ ấy trong kinh sách Nho gia.

Nay chỉ xét những điều được truyền dạy trong 
kinh sách Nho gia, như Khổng tử dạy người hiếu 
kính cha mẹ, hòa thuận với anh chị em, thì nhà Nho 
lại không làm theo; Khổng tử dạy người trung thực 
khoan thứ, thì nhà Nho lại không trung thực khoan 
thứ. Khổng tử chưa bao giờ dạy người cờ bạc, thì nhà 
Nho bây giờ lại ưa thích các trò cờ bạc. Toàn thấy 
những việc như Khổng tử chưa bao giờ dạy làm thế 
này, thế kia... thì nhà Nho lại chạy theo làm những 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

123

việc thế này, thế kia... như vậy là thế nào? Nói ngắn 
gọn một câu, đó là [học mà] không có sự suy xét.

Người có trí đừng nhận về mình mạng 
sống ngắn ngủi

Con người xét đến chỗ ban sơ vốn không có sự 
chết. Danh từ “chết” chẳng qua chỉ do nơi thân xác 
thịt này mà có. Nhưng thân xác thịt tuy có biến đổi, 
bản tính chân thật của ta lại chưa từng biến đổi. 

Ví như người đi xa, có lúc chèo thuyền, có lúc ngồi 
kiệu, lại có lúc cưỡi ngựa, có lúc lái xe... [phương tiện 
thay đổi đủ loại, nhưng người không hề thay đổi]. 
Thuyền, kiệu, ngựa, xe... ấy chính là thân xác thịt, mà 
người chèo thuyền, ngồi kiệu, cưỡi ngựa, lái xe, ấy 
chính là bản tính chân thật. 

Nếu xét theo thân xác thịt thì có dài lâu cũng 
không quá trăm năm, nhưng nếu xét về bản lai diện 
mục của chúng ta thì đâu chỉ là dài lâu như trời đất 
[mà còn hơn thế nữa]. Lắng lòng suy xét việc ấy, thật 
không có gì vui thú hơn. 

Người đời nay không tin có kiếp sau, đó là chỉ 
biết tấm thân xác thịt mà không biết có bản tính chân 
thật. Như thế rõ ràng là tự nhận lấy về mình tuổi thọ 
ngắn ngủi, cũng là theo quan điểm sai lầm rồi vậy. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

124

Người có trí không nên khép chặt 
quan điểm

Trong nhận thức của người nông dân nghèo 
thường không biết đến sinh hoạt của nhà giàu có; 
trong nhận thức của nhà giàu có, lại không biết đến 
sinh hoạt của bậc đế vương. Tuy cùng ở trong cõi 
người nhưng các giai cấp sang hèn, cao thấp đã khác 
biệt nhau rất xa, huống chi đem so con người với chư 
thiên cõi trời, hoặc đem cõi trời so với Tịnh độ của 
chư Phật.

Người ta cho rằng kẻ đọc sách nhiều hẳn chỗ thấy 
biết phải rộng. Nhưng không biết rằng [có những 
trường hợp] càng đọc sách thì chỗ thấy biết càng 
thêm hẹp hòi. Đó là vì cố chấp vào những kiến thức 
đã được tiếp nhận trước, cố kết trong lòng thành định 
kiến không thể xóa bỏ, thay đổi. 

Nói chung, chỗ thấy biết của người ta, bất quá 
cũng chỉ nằm trong phạm vi của một cõi nước, không 
biết rằng số lượng thế giới thật nhiều không cùng tận, 
số lượng mặt trời, mặt trăng cũng không thể cùng tận. 
Người thiển cận thì chỉ biết con người ban đầu vốn 
sinh ra từ đời Bàn Cổ, nhưng không biết rằng từ thuở 
kiếp sơ thế giới vừa thành lập, từ khi Đại Bình Đẳng 
Vương khai sáng đất nước trở về sau, đến nay đã trải 
qua đến tiểu kiếp thứ chín rồi; chỉ biết riêng một xứ sở 
này, gọi tên là Trung Hoa, nhưng không biết chỉ trong 
một châu Diêm-phù-đề, chỗ mà mình tự gọi là Trung 
Hoa đó, vốn thật có đến mười sáu nước lớn, năm trăm 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

125

nước ở hạng trung bình và mười vạn nước nhỏ; chỉ 
biết con người sống được đến tuổi bảy mươi đã gọi là 
“xưa nay ít có”, không biết rằng từ thuở kiếp sơ con 
người vốn đã sống trung bình đến tám vạn bốn ngàn 
năm mới chết; chỉ biết ở nơi đây muốn có y phục, thức 
ăn uống đều phải vất vả cày ruộng dệt vải, không 
biết rằng nơi các cõi trời hay cõi Tịnh độ của chư Phật 
thì chỉ cần nghĩ đến các nhu cầu ấy đã tự nhiên hiện 
ra; chỉ biết rằng vàng bạc tiền của ở cõi này muốn có 
được thật hết sức khó khăn, không biết rằng nơi các 
cõi Phật trong mười phương, mặt đất đều bằng bảy 
báu tạo thành; chỉ biết chữ viết ở cõi này theo pháp 
lục thư1 của Thương Hiệt tạo thành, không biết rằng 
từ sau khi sáng lập thế giới, vốn đã có đến sáu mươi 
bốn cách viết chữ; chỉ biết được đôi ba quyển sách 
như Tả truyện, Quốc ngữ, Sử ký, Hán thư... đã vội 
cho là bậc tôn quý văn chương uyên bác, không biết 
rằng trên điện Phổ Quang Minh, rương hòm chứa 
sách chất cao như núi; chỉ biết xác thân xương thịt 
của con người đều do tinh cha huyết mẹ hòa hợp mà 
thành, không biết đến việc thể chất gửi vào thai sen, 
sinh ra ở cõi thơm tho tinh khiết tột cùng, hoàn toàn 
không từ bụng mẹ mà ra; chỉ biết cưới được một cô 
vợ gầy còm vàng vọt liền hết sức thương yêu chiều 
chuộng, trân quý như vàng như ngọc, ngày đêm thích 
thú lắng nghe tiếng oanh vàng thỏ thẻ; đâu biết rằng 
khi Chuyển luân vương ngự giá, ngoài nàng ngọc nữ 

1 Lục thư: Sáu nguyên tắc chế tác chữ viết, bao gồm: tượng hình, chỉ 
sự, ngôn ý, hình thanh, chuyển chú và giả tá. Chữ viết của Trung Hoa 
(chữ Hán) được hình thành theo sáu nguyên tắc này.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

126

là vợ chính ra, còn có đến hai vạn phu nhân diễm lệ 
theo hầu, đến như Thiên vương ở cõi trời Đao-lợi thì 
riêng số ngọc nữ đã tính lên đến hàng vạn ức; bên 
cạnh mỗi một nàng ngọc nữ ấy đều hóa hiện một thân 
của Thiên vương để hưởng sự vui thú; chỉ biết rằng 
con người là loài tối linh trong muôn loài, có thể giúp 
dật vào sự khai hóa, nuôi dưỡng của trời đất, đâu 
biết rằng con người bất quá cũng chỉ là một trong sáu 
đường luân hồi, là một trong bốn cách sinh ra, là một 
pháp giới trong mười pháp giới; chỉ biết tôn sùng một 
vài bậc thánh nhân liền cho đó là những bậc không 
ai sánh kịp, ngoài ra hết thảy những thánh thần nào 
khác đều một mực cho là không đáng để tin theo, một 
mực cho rằng những gì mình chưa từng nhìn thấy 
đều là chuyện hoang đường, không biết rằng mỗi 
một đất nước đều có một số vị thánh nhân chủ trì 
sự giáo hóa, nhân loại có nhiều đất nước, trong cõi 
Diêm-phù-đề có tất cả đến sáu ngàn bốn trăm chủng 
tộc khác nhau, đâu chỉ riêng ở đất nước Trung Hoa 
mới có thánh nhân!

Than ôi! Những cảnh giới rộng lớn bao la như thế, 
những kẻ chỉ biết chạy theo âm thanh, hình sắc, tiền 
tài vật chất, sao có thể hé thấy được đôi chút trong 
đó? Ví như con giun đất, chỉ biết được niềm vui ăn 
đất trong phạm vi một thước, không biết đến rồng 
xanh quẫy vọt giữa biển lớn, vẫy vùng trong muôn 
đợt sóng. Lại ví như con bọ hung, chỉ biết được niềm 
vui chui rúc trong đống phẩn dơ, không biết đến 
chim đại bàng vỗ cánh bay xa chín vạn dặm, cưỡi gió 
đạp mây.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

127

Cho nên, người học Phật cần phải có được cái 
nhìn hết sức sáng suốt.

Kinh điển đạo Phật nhất định phải đọc 
qua

Các loài gà, chó, trâu, dê... chỉ có thể kêu thành 
tiếng mà không biết nói, nếu đem so với con người 
biết nói thì khả năng nói được của con người thật quý 
báu. Những người mù chữ, chỉ có thể nói mà không 
thể viết, nếu so với người có học được dăm ba chữ, có 
thể viết thư từ liên lạc giao tiếp với người phương xa, 
thì người học được ít chữ đó cũng đã là rất đáng quý. 
Người học được dăm ba chữ kia, tuy có thể viết ra để 
thay lời nói, nhưng không thể viết ra được những lời 
nói lên được suy nghĩ, tâm ý của trăm ngàn người, 
cũng không thể lưu lại những gì đã viết ra cho đến 
trăm ngàn năm sau. Nếu có thể học rộng biết nhiều, 
thông suốt chuyện xưa nay, viết thành sách để lại cho 
đời sau, ắt có thể chỉ một quyển sách được in ấn ra 
thành trăm ngàn quyển sách, một quyển sách có thể 
lưu lại cho đến trăm ngàn năm sau, người như thế lẽ 
nào lại chẳng đáng quý hơn nữa sao?

Tuy nhiên, đó cũng chỉ là sách vở thế gian mà 
thôi. Nếu như ngoài những sách của Nho gia, có thể 
mở rộng đọc qua những Kinh điển của Phật, ắt đối 
với những việc khắp trên trời dưới đất, kiếp trước 
đời sau, cho đến [sách vở trong] kho tàng dưới biển 
sâu nơi Long cung, thảy đều có thể biết qua đại lược, 
như vậy sự thấy biết chẳng phải sâu rộng lắm sao?



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

128

Nhưng cho dù sự thấy biết đã là sâu rộng, nếu 
không tìm được một con đường thẳng tắt để vượt thoát 
ra khỏi ba cõi, hẳn là đối với hạt giống Bồ-đề vẫn còn 
chưa có phần.

Ví như có thể rộng hiểu được Kinh tạng, lại gặp 
được pháp môn Tịnh độ và hết sức tin nhận, kính cẩn 
thực hành theo, thì trí tuệ, phước đức của người ấy 
nhất định không phải chỉ tích lũy được trong năm, ba 
đời mà còn nhiều hơn thế nữa.

Có người nêu nghi vấn rằng: “Những văn tự trong 
kho tàng dưới biển sâu nơi Long Cung, tuy có liên 
quan đến những lời dạy chân thật của đức Như Lai, 
nhưng vì sao người học Nho không tin là thật?” Đáp 
rằng: “Những chuyện về vua Nghiêu, vua Thuấn, 
vua Vũ nhà Hạ, vua Thang nhà Thương, cho đến Văn 
vương, Vũ vương nhà Chu, nếu đem ra nói với những 
người không biết chữ thì họ cũng đều cho là hoang 
đường.” Cho nên, đối với Kinh điển đạo Phật, quả 
thật nhất định không thể không đọc.

Ngài Huyền Trang khơi dậy và củng 
cố niềm tin 

Người đời vì thấy có những ông tăng không giữ 
theo giới hạnh nên khởi tâm khinh miệt, không tin 
vào pháp môn Tịnh độ. Như vậy thật sai lầm. Như 
thế cũng giống như thấy đạo sĩ tư cách không ra gì 
lại khinh khi Lão tử; thấy nhà Nho hư hỏng lại xem 
thường Khổng tử.

Người có trí vốn đã không nên dựa nơi tư cách 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

129

con người mà đánh giá, bác bỏ lời nói của họ, huống 
chi lại có thể dựa vào tư cách kém cỏi của những kẻ 
theo học mà khinh chê Giáo pháp?

Thuở xưa, vua Đường Thái Tông có lần thưa với 
Pháp sư Huyền Trang: “Trẫm có ý muốn dâng lễ trai 
tăng, nhưng nghe rằng có nhiều vị tăng không đủ 
giới hạnh, vậy phải làm thế nào?”

Ngài Huyền Trang đáp: “Đất Côn Sơn có ngọc 
quý, cũng nằm lẫn trong bùn, cát; huyện Lệ Thủy1 có 
vàng, lẽ nào ở đó không có ngói gạch, đá sỏi? Đất sét 
hoặc gỗ dùng tạo tượng La-hán, khởi tâm cung kính 
ắt được phước; đồng, thiếc đúc thành tượng Phật, 
người hủy hoại nhất định có tội. Rồng nặn bằng đất 
sét tuy không thể làm mưa, nhưng muốn cầu mưa 
phải dùng rồng đất ấy. Những ông tăng phàm tục tuy 
không thể ban phúc, nhưng muốn cầu phúc phải biết 
kính trọng họ.” 

Vua Đường Thái Tông nghe qua lời ấy thì kinh 
hoảng, thưa rằng: “Trẫm từ nay về sau dù gặp chú 
sa-di nhỏ cũng xin cung kính như Phật.”      

Đáng khen thay, vua Đường Thái Tông cố nhiên 
đã sẵn có phước lành đời trước, nên chỉ dạy qua một 
lần liền tỉnh ngộ, nhưng ngài Huyền Trang cũng quả 
thật là bậc chân sư, khéo khơi dậy và củng cố niềm 
tin cho người.

1 Lệ Thủy: Một huyện thuộc tỉnh Chiết Giang, Trung Quốc.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

130

Nên sinh tâm chán lìa thân xác thịt này
Người ta sống ở đời bị tám nỗi khổ thay nhau 

hành hạ, nhưng không tự biết đó là khổ, ngược lại 
còn cho là vui thú, tựa hồ như từ nơi cảnh khổ lại càng 
lún sâu vào khổ, vĩnh viễn không có hạn kỳ thoát ra. 

Hãy nói về nỗi khổ sinh ra chẳng hạn. Bào thai 
sống trong lòng mẹ, phía dưới vùng gan, ngực, bên 
trên vị trí ruột già, như một lớp màng bọc chứa nước, 
rồi dần dần hình thành như một bọc kín, không thể tự 
do di chuyển. Khi người mẹ ăn thức ăn nóng, thai nhi 
cảm giác như bị tắm nước sôi; khi mẹ uống nước lạnh, 
thai nhi cảm giác như nằm trên băng giá. 

Nơi ở trong bụng mẹ vốn đã không sạch sẽ, thực 
phẩm nuôi dưỡng qua máu huyết người mẹ cũng 
chẳng thanh tịnh. Thời gian ở trong thai không quá 
ba trăm ngày, nhưng sự khổ não phải trải qua cũng 
tương đương như hàng mấy chục năm. 

Từ thụ thai đến vừa tròn tháng, phải chịu nỗi khổ 
đảo ngược hình thể, đầu quay xuống hướng về cửa 
mình người mẹ. Hình chất lớn dần [cho đến khi đủ 
ngày đủ tháng, lúc ấy] muốn thoát ra nhưng không 
thể được. Đây là lúc thai nhi có nhiều nguy cơ tử 
vong, mà cũng là lúc người mẹ chịu nhiều nguy hiểm 
nhất. Khi bà đỡ dùng tay kéo ra, thai nhi có cảm giác 
đau đớn như thân thể bị xé tung thành nhiều mảnh.1 
Vì thế nên bất kỳ đứa trẻ nào khi vừa sinh ra cũng 
đều lớn tiếng kêu khóc.
1 Nguyên tác dùng 車裂 (xa liệt), chỉ một hình phạt tàn khốc ngày xưa, 

dùng 5 cỗ xe kéo cùng lúc về 5 hướng để xé nát thân thể tội nhân.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

131

Lúc vừa sinh ra, phải nằm lẫn trong phẩn dơ hôi 
hám, chưa hề biết đến hổ thẹn. Cho dù con nhà đại 
phú đại quý cũng là như vậy; cho dù bậc đại thánh 
đại hiền cũng là như vậy. Người đời chỉ vì quen với 
những điều như thế nên xem như việc đương nhiên, 
vì thế không hề biết được. Nếu có thể trong đêm 
khuya tĩnh lặng suy xét lại, lẽ nào chẳng thấy là đáng 
thương, đáng thẹn lắm sao?

Đức Đại Thánh Như Lai rủ lòng thương xót thế 
gian nên dạy người cầu sinh Tịnh độ, được hóa sinh 
từ hoa sen, thoát khỏi những nỗi khổ này. Vì sao ta 
còn đắm say trong trần tục mê lầm, không sinh tâm 
chán lìa thân xác thịt?

Người con hiếu thảo không muốn vào 
thai

Khi thần thức nhập thai, không chỉ tự mình chịu 
nhiều khổ não, mà người mẹ cũng phải chịu vô vàn 
đau khổ. Không bàn đến việc mang thai mười tháng 
thì mỗi ngày đều dài dằng dặc như một năm, đến lúc 
sinh ra thì người mẹ cũng phải chịu đủ điều thống 
khổ, hổ thẹn cũng như xấu hổ khó nói hết. Mỗi giây 
mỗi phút đều cận kề cái chết, mỗi một ý niệm đều chỉ 
cầu mong sống sót. Như may mắn vượt qua được sự 
khó khăn khi sinh nở, liền yêu quý con thơ như bảo 
bối. Vì thế nên lúc nào cũng bên ướt mẹ nằm, bên ráo 
con lăn, nuôi nấng bồng ẵm cho đến trưởng thành, 
tinh huyết một đời âm thầm cạn kiệt.

Thuở xưa có vị sa-di, năm lên bảy tuổi đã xin mẹ 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

132

xuất gia học đạo. [Chuyên cần tu tập, đến năm 8 tuổi] 
chứng được đạo quả, thấy biết việc đời trước. Nhân 
khi nhìn thấy việc đời trước liền than rằng: “Chỉ một 
thân này của ta mà làm khổ lụy đến năm người mẹ! 
Trong đời thứ nhất, khi ta ra đời thì bên nhà hàng xóm 
cũng có người sinh con. Ta lại chết sớm, mẹ ta nhìn 
thấy con của người hàng xóm trưởng thành mà đau 
buồn khổ sở. Qua đời thứ hai ta sinh ra chưa được bao 
lâu thì chết, mẹ ta mỗi khi nhìn thấy người khác cho 
con bú thì lại nhớ đến ta, đau buồn khôn xiết. Sang 
đời thứ ba, ta được mười tuổi thì chết. Mẹ ta mỗi khi 
thấy những đứa trẻ cùng tuổi ăn uống thì lại nhớ đến 
ta, đau khổ vô cùng. Sang đời thứ tư, ta chưa đến tuổi 
lấy vợ thì đã chết. Mẹ ta mỗi khi nhìn thấy những 
người bằng tuổi ta cưới vợ thì lại nhớ ta mà sinh tâm 
đau buồn. Nay là đời thứ năm, ta vừa được bảy tuổi 
đã xin xuất gia học đạo, mẹ ta ở nhà nhớ mong, lại 
cũng sinh tâm đau buồn. Ta quán xét cõi luân hồi sinh 
tử thật mê lầm, làm khổ lụy đến người thân như thế, 
nên phải chuyên cần tinh tấn tu tập Chánh đạo.” 

Nay trên đường đời người chen chúc nhau, tới lui 
không ngớt, đa phần đều là những kẻ gây khổ lụy 
cho cha mẹ, còn những người có thể báo đáp thâm ân 
cha mẹ, nào có mấy ai?

Một lần sinh ra trong đời là một lần gây khổ lụy 
cho cha mẹ. Sinh ra trăm, ngàn đời tức là gây khổ lụy 
cho trăm, ngàn cha mẹ. Nếu có thể siêu thoát vượt 
ngoài thế gian, được hóa sinh từ hoa sen [nơi Cực 
Lạc], thì vĩnh viễn không còn gây khổ lụy cho cha mẹ 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

133

nào nữa, như vậy chẳng phải là bậc đại hiếu trong 
hàng đại hiếu đó sao?

Ngày nay những kẻ hủy báng Phật pháp, ngược 
lại cho rằng người xuất gia là bất hiếu. Những kẻ ấy 
chính là cam tâm tiếp tục việc vào thai, gây khổ lụy 
mãi cho cha mẹ.

Bậc tôn quý nên tự biết hổ thẹn

Người đáng gọi là tôn quý, không phải do chức 
vụ cao, tước vị lớn hay học nhiều biết rộng, mà chính 
là những người có khả năng trừ bỏ được sự thấp hèn, 
là người trừ bỏ được những sự đê tiện hèn kém, vốn 
khiến cho con người trở nên giống như loài cầm thú.

Sự đê tiện hèn kém đó là gì? Đó chính là những 
sự tham lam, dâm dục, giết hại, trộm cướp, là những 
điều khiến con người trở nên giống như cầm thú. 
Ngoài những điều ấy ra, còn có điểm đáng xấu hổ 
nhất là bao nhiêu thứ cho vào trong bụng đều hóa 
thành phẩn dơ hôi thối. Cho dù có là những món ăn 
trân quý trăm mùi vị, một khi vừa nuốt qua cổ họng 
liền hóa thành nhơ nhớp không khác gì đờm dãi. Khi 
nuốt sâu vào bụng, liền có những ký sinh trùng màu 
vàng chờ đón trong đó để ngày đêm ăn nuốt. Trải 
qua một ngày đêm thì tiến trình tiêu hóa đã xong, 
đưa sang ruột già đã có mùi hôi thối không ai muốn 
đến gần. Khi đã tích chứa đầy bụng, liền phải thoát 
ra theo đường đại tiện. Lúc bắn vọt ra ngoài, mùi hôi 
thối cũng không khác gì phẩn của loài heo, chó. Sự 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

134

hèn kém như thế, như vướng phải một lần đã hết sức 
xấu hổ, sao có thể chịu đựng mỗi ngày đều như thế? 
Nếu mỗi ngày đều như thế mà không tự biết, không 
phát tâm chán lìa thì có khác gì loài cầm thú ngu si.

Cho nên, người biết suy xét phải lấy đó làm việc 
tự oán tự dừng, mỗi giây mỗi phút đều muốn trừ bỏ 
đi những sự đê tiện hèn kém ấy, như thế mới đáng gọi 
là bậc đại nhân tôn quý.

Chư thiên ở sáu cõi trời,1 được thọ hưởng vị ngon 
cam lộ cõi trời thơm tho tinh khiết, trong sạch nhẹ 
nhàng, không một mảy may cáu cặn, nên thân thể 
cưỡi trên mây hương, hóa hiện khắp nơi tùy ý muốn, 
trong trăm ngàn vạn cõi nước đều có thể chợt đến 
chợt đi, hằng ngày lại không sản sinh những chất nhơ 
uế như đờm dãi, phân, nước tiểu... Vì thế, chỉ một 
chút móng tay, móng chân của chư thiên cũng đã giá 
trị bằng như cõi Diêm-phù-đề này rồi. Thế nhưng vẫn 
chưa đáng xưng là bậc đại tôn quý, vì vẫn chưa thoát 
khỏi luân hồi.

Cho nên, nhất định phải siêu xuất khỏi thế gian, 
được hóa sinh từ hoa sen nơi Cực Lạc, thì sau đó mới 
vĩnh viễn dứt trừ được những điều hèn kém nói trên. 
Trong phạm vi những lời dạy của Khổng Mạnh thì 
hoàn toàn không thể đủ sức cứu giúp chúng ta đạt 
đến như vậy. [Muốn được giải thoát, tất yếu chỉ có 
thể tin nhận và làm theo Chánh pháp của đức Như 
Lai mà thôi.]

1  Ở đây chỉ sáu cõi trời thuộc cõi Dục (Dục giới).



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

135

Ví dụ con tằm làm kén
Con tằm làm kén, nhả tơ kéo sang bên trái, bên 

phải, rồi kéo về phía trên, phía dưới, có bao nhiêu 
trong lòng đều phải rút ruột nhả ra cho bằng hết mới 
tạo thành cái kén, vẫn tưởng rằng nhờ vậy mới có thể 
được ở yên bên trong kén, không còn gì phải lo lắng. 
Nào đâu biết rằng những nỗ lực tự thân sắp xếp như 
thế của nó chính là tự trói chặt lấy thân mình? Đâu 
biết rằng cái phương pháp mà nó dựa vào là nhả hết 
tơ ra để tự bảo vệ mình, lại khiến cho con người vì mối 
lợi muốn dùng được những sợi tơ nó nhả ra mà mang 
đến họa sát thân cho nó? Hàng ngàn hàng vạn con tằm 
như thế, chẳng một con nào thoát khỏi thảm họa bị 
cho vào nước sôi. Thế mà cái phương thức nhả tơ làm 
kén ấy chúng vẫn truyền cho nhau từ đời này sang đời 
nọ, khiến cho cứ tiếp tục đi vào nước sôi, bi thảm thật 
không còn sự bi thảm nào hơn!

Người ở thế gian, hai cánh cửa khép lại thành cái 
kén gia đình bên trong cũng thế. Vắt hết sức lực ra 
kinh doanh trong suốt một đời, khăng khăng chỉ biết 
vì vợ con mà mưu cầu cơm áo, cơ mưu dối trá lọc 
lừa, kết oán cừu nơi này nơi khác, không một việc gì 
không làm. Đến khi gia nghiệp vừa được hình thành 
thì tự thân mình đã bị trói chặt vào trong đó, không 
còn cách nào thoát ra được nữa.

Hàng ngàn hàng vạn kẻ si mê trong thế gian thảy 
đều như thế, có ai thoát được quả báo đền trả ngày 
sau? Thế nhưng rồi cách làm như thế vẫn cứ truyền 
lại từ đời này sang đời khác, cứ tiếp tục gây tạo nhân 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

136

xấu, khiến cho không ai tránh khỏi phải chịu quả báo 
thường bồi, thật kỳ lạ đến mức không còn gì khác có 
thể kỳ lạ hơn!

Cho nên, kinh Tứ thập nhị chương dạy rằng: “Con 
người chịu sự trói buộc của gia đình vợ con, nhà cửa, 
còn hơn cả tù ngục. Tù ngục còn có kỳ hạn được thả 
ra, còn đối với vợ con thì hoàn toàn không có đến cả 
một ý niệm xa rời, [làm sao thoát được?]”

Ví dụ cái lờ bắt cá
Dân quê vùng sông nước thường đặt lờ nơi dòng 

nước chảy để bắt cá. Dọc theo bờ nước có những chỗ 
cỏ xanh rậm có thể che giấu được, họ kín đáo đặt lờ 
bên dưới lùm cỏ, cá vào lờ rồi không thể ra được. 
Những con cá tìm được chỗ thích hợp thì tranh nhau 
chui vào, tưởng rằng có thể ẩn nấp, ở yên nơi đó, đâu 
ngờ đã chui vào trong lờ.

Những cái lờ [gia nghiệp] trong dòng sông ái dục 
cũng giống như thế. Người ta chỉ biết những lúc bình 
thường không bệnh tật, không hoạn nạn, thì một mái 
gia đình có thể an ổn ẩn náu, vợ con có thể gửi gắm, 
nên sinh tâm lười nhác xao nhãng, không lo không 
nghĩ, không hay biết gì. Đến một ngày kia Diêm 
vương đột nhiên xuất hiện kéo lờ lên khỏi nước, lúc 
ấy thì hết thảy những mối quan hệ vợ chồng, cha con, 
mẹ con... đều nhất thời sụp đổ, ai ai cũng có thể bị bàn 
tay vô thường tóm lấy. Nghĩ đến không thể không 
khởi tâm oán hận, nhưng oán hận cũng chỉ là vô ích. 
Chỉ có cách duy nhất là [đừng chui vào lờ để] không 
bị bắt lấy mới là khôn ngoan nhất.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

137

Ví dụ loài ngựa
Loài ngựa có bốn hạng. Những con ngựa hạng 

nhất, khôn ngoan nhất thì chỉ cần thấy bóng roi đã ra 
sức chạy, không đợi phải đánh thúc. Hạng kế tiếp thì 
chỉ quất một roi đã chạy. Hạng thứ ba nếu quất nhẹ 
không chạy, phải đợi quất nặng tay mới bắt đầu chạy. 
Hạng ngựa ngu si kém cỏi nhất thì dù quất roi mạnh 
tay cũng không chịu đi, phải đợi khi bị người dùng 
dùi đâm vào da thịt, cực kỳ đau đớn, lúc ấy mới chịu 
cất vó.

Con người so ra cũng thế. Người có trí tuệ, rất 
dễ tỉnh giác. Trong vòng trăm dặm quanh mình nghe 
tin có người chết, lập tức kinh hãi nghĩ rằng: “Trong 
vòng trăm dặm quanh ta đã có người chết. Ta cũng là 
người, ắt hẳn rồi cũng phải chết.” Nghĩ vậy rồi liền 
gấp rút tu hành, cầu sự giải thoát. Như thế chính là 
chỉ thấy bóng roi đã chạy.

Hạng người tiếp theo thì nhân khi nghe có người 
thân thích trong tộc họ chết đi ở đâu đó liền tỉnh giác, 
lo việc tu tập.

Hạng tiếp theo nữa thì phải đợi nhìn thấy có 
người láng giềng kế bên nhà chết đi mới tỉnh giác, 
[nghĩ đến sự tu hành].

Nếu đợi đến khi chính bản thân mình già yếu, 
hoặc có bệnh tật mới chịu giác ngộ tu hành, thì đó 
chính là hạng ngựa đợi dùi đâm vào da thịt đau đớn 
mới chịu chạy. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

138

Bằng như đến lúc tự thân già yếu, hoặc có bệnh tật, 
vẫn không chịu tỉnh giác tu hành, chẳng phải là còn 
kém hơn hết thảy những hạng người nói trên đó sao?  

Ví dụ con chồn

Có con chồn hoang, ban đêm lẻn vào nhà bếp của 
người, ăn no rồi nằm ngủ say, đến sáng ra không kịp 
trốn chạy được nữa, liền giả chết đợi người mang vất 
đi. 

Không bao lâu, quả nhiên có người thấy chồn đã 
chết muốn mang vất đi. Chợt có một người nói: “Cái 
đuôi đẹp quá, đợi tôi cắt lấy đuôi nó rồi hãy vất.” 
Chồn nghe vậy sợ lắm, nhưng phải cố gắng chịu 
đựng cho người cắt đuôi, vẫn nằm yên như đã chết.

Thoắt chốc lại có thằng bé đến, muốn cắt hai lỗ 
tai. Chồn càng sợ hơn nữa, nhưng tự nghĩ dù mất hai 
tai cũng không đến nỗi mất mạng, liền cố gắng chịu 
đựng.

Không bao lâu lại nghe có người nói: “Da con 
chồn này có thể dùng để vá áo cừu.”

Đến đây thì chồn hết sức khiếp hãi, tự nghĩ: “Nếu 
muốn lột da ta, ắt phải chặt đầu, mổ bụng, làm sao có 
thể chịu được?” Liền lập tức vùng dậy hướng ra bên 
ngoài phóng chạy, cuối cùng thoát được.

Con người sống trong ngục tù ba cõi, có khác gì 
[con chồn trong] căn nhà bếp kia? Đã do nghiệp lực 
phải thác sinh làm người, thật khó lòng tránh khỏi cái 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

139

chết. Chỉ có thể nương pháp niệm Phật cầu vãng sinh, 
thì trong cái chết ấy mới có thể tìm ra đường thoát.

Nếu để trôi qua tuổi xuân cường tráng [mà không 
lo tu tập], chẳng khác gì chồn kia nằm chờ đã bị cắt 
đuôi. Nếu đợi đến lúc tuổi già xuống mồ, đó chính là 
đã nằm yên chịu cho người chặt đầu mổ bụng.

Ví như không phát thệ nguyện rộng sâu, dũng 
mãnh quên thân tu tập, thì làm sao có thể thoát khỏi 
đường mê, mong Phật tiếp dẫn?

Đổ lỗi cho Diêm vương
Có người kia sau khi chết, Diêm vương y theo 

những việc ác đã làm mà phán tội. Người ấy nói: “Giá 
như sớm biết thế này thì đã khác. Vì sao Đại vương 
không sớm báo cho tôi biết sẽ có hôm nay?”

Diêm vương đáp: “Đã báo tin cho ngươi rất nhiều 
lần rồi. Da thịt nhăn nheo là báo tin lần thứ nhất. Hàm 
răng lung lay rụng dần là báo tin lần thứ hai. Sức lực 
suy yếu là báo tin lần thứ ba. Tai điếc mắt mờ là báo tin 
lần thứ tư, thứ năm. Thế là đã báo tin cho người biết 
quá nhiều lần rồi.”

Dưới điện khi ấy có người chết trẻ, liền khóc mà 
nói: “Những tin báo như thế chỉ là đối với ông ta, còn 
như tôi thật không có.”

Diêm vương nói: “Không đúng, như ngươi cũng 
đã có nhiều tin báo. Thử nhớ xem lúc ngươi còn 
nhỏ, đã từng nghe có người chết bệnh, chết dịch hay 
chăng? Đã từng nghe có người chết vì đao thương, 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

140

thắt cổ hay chăng? Đã từng nghe có người bị nạn lửa 
cháy, nước trôi hay thú dữ làm hại, rắn độc cắn mà 
chết hay chăng? Hết thảy những điều đó đều là tin 
báo cho ngươi biết đó, đâu cần phải đợi gọi đúng tên 
ngươi để báo tin?”

Người sống giữa đời, hãy cứ cho là có sức mạnh 
dời non lấp bể, cái thế anh hùng, có tài ba làm được 
việc long trời lở đất, nhưng liệu có thể tránh được lúc 
đối chất cùng Diêm vương? Có thể vượt thoát ra khỏi 
mọi việc, không chỉ là tránh được sự đối chất cùng 
Diêm vương, mà còn có thể khiến cho Diêm vương 
cũng phải cung kính lễ bái, duy nhất như thế chỉ có thể 
là người niệm Phật được vãng sinh mà thôi. 

Con thiêu thân
Con thiêu thân chết trong ngọn lửa đèn, cái chết ấy 

thật không phải vì ngọn lửa, mà vì chỗ kiến chấp của 
nó. Khi người ta sợ nó chết, thương mà đưa tay đuổi đi, 
nó lại cố tìm chỗ khe hở mà chui vào, vì cho rằng chỗ 
kiến chấp bám víu của nó là đúng, chắc chắn không 
sai. Vì thế nên nó nhất quyết một lòng xông tới, dù 
chết cũng không sợ sệt. 

Người sống ở đời ưa thích âm thanh, hình sắc, ưa 
thích tiền bạc của cải, ưa thích cờ bạc, rượu chè... đó 
chính là chỗ kiến chấp bám víu của họ, nên chỉ để 
tâm duy nhất vào những thứ ấy mà thôi. Vì thế nên 
cứ nhất quyết một lòng chạy đuổi theo, dù chết cũng 
không sợ sệt. Sao không mượn tấm gương con thiêu 
thân kia mà tự soi lấy mình?



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

141

Con ruồi ngu si trong cửa sổ
Có con ruồi bên trong cửa sổ dán kín giấy, loay 

hoay bay tới bay lui suốt ngày vẫn không thể thoát ra. 
Đó là vì nó quá bám chặt chỗ kiến chấp của mình, chỉ 
đâm đầu bay tới mãi mà không chịu lùi ra một một 
quãng để tìm lối khác. 

Nếu có thể lùi lại một bước thì nơi nơi chốn chốn 
đều thênh thang rộng mở. Thế giới Ta-bà này cũng 
chẳng khác gì một cửa sổ lớn có dán kín giấy, từ xưa 
đến nay thật không biết đã giam nhốt chặt biết bao 
nhiêu con ruồi ngu si bên trong nó.

Chúng ta hôm nay thật may mắn biết bao, có thể 
lùi lại một bước nhìn thấy được con đường về Tây 
phương Cực Lạc rộng mở, để theo đó bay thoát được. 
Bay thoát được về Tây phương thật là khoan khoái 
thú vị biết bao!

Bốn cách thuần phục ngựa 
Vào thời đức Phật còn tại thế, có một người rất giỏi 

thuần phục ngựa. Đức Phật hỏi ông ta dùng phương 
pháp gì, ông ta trả lời là dùng bốn phương pháp. Thứ 
nhất là ban ân, thứ nhì là ra uy, thứ ba là trước ra uy 
sau ban ân và thứ tư là trước ban ân sau ra uy.

Đức Phật hỏi: “Nếu dùng cả bốn phương pháp 
ấy vẫn không thuần phục được thì làm sao?” Người 
luyện ngựa đáp: “Chỉ còn cách mang ra giết thôi.”

Rồi ông ta thưa hỏi: “Bạch Thế Tôn! Ngài dùng 
phương pháp gì để giáo hóa chúng sinh?”



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

142

Đức Phật đáp: “Cũng dùng bốn phương pháp. 
Thứ nhất là ban ân, đó là vì những người hiền thiện 
có đức tin mà dạy họ học đạo tu hành. Thứ hai dùng 
uy vũ, tức là vì những người thường làm việc ác mà 
đem sự luân chuyển trong ba đường ác ra chỉ dạy, 
khiến họ biết sợ mà không làm ác nữa. Thứ ba là trước 
dạy cho việc học đạo tu hành, [sau đem việc luân 
chuyển trong ba đường ác ra răn nhắc, khích lệ sự tu 
tiến.] Thứ tư là đem sự luân chuyển trong ba đường 
ác ra chỉ bày cho họ biết sợ sệt, [sau đó mới dạy cho 
học đạo tu hành.] 

Người luyện ngựa thưa hỏi: “Nếu dùng cả bốn 
phương pháp ấy mà vẫn không giáo hóa được thì 
phải làm sao?”

Đức Phật nói: “Cũng mang ra giết.”

Người luyện ngựa thưa hỏi: “Đức Như Lai đại từ 
đại bi, sao lại ra tay giết người?”

Phật dạy: “Dùng đủ bốn phương pháp ấy mà vẫn 
không giáo hóa được, thì giáo hóa cũng chỉ vô ích 
thôi. Cho nên không nói gì với người như thế nữa. 
Người ấy không còn được nghe lời dạy dỗ, ấy chính 
là đã chết.”

Thuốc chữa lành mắt
Khi đức Thế Tôn sắp nhập Niết-bàn, phu nhân Ma-

da ở cung trời Đao-lợi mơ thấy nhiều ác mộng. Một 
trong số các ác mộng đó là phu nhân mơ thấy ở cõi 
Ta-bà mặt trời lặn mất không mọc lên nữa, cả thế gian 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

143

đều chìm trong tăm tối, lại có vô số quỷ la-sát tay cầm 
dao sắc đi khắp nơi tìm móc mắt người. Phu nhân mơ 
thấy vậy rồi liền than rằng: “Hẳn là điềm báo Thích-ca 
Như Lai nhập Niết-bàn rồi!” Không bao lâu, quả nhiên 
có Tôn giả A-na-luật lên cõi trời báo tin.

Những sách phỉ báng Tam bảo lưu hành trong 
chốn thế gian, đó chính là những con dao sắc móc 
mắt người. Người sinh ra vào thời kiếp mạt, phước 
đức mỏng manh cạn cợt, nên những loại sách như 
thế rất nhiều. Con người càng kém trí tuệ thì những 
sách có nội dung xấu như thế càng nhiều. Cho nên, 
người có phước báu ắt sẽ sớm tự tỉnh giác, không để 
bị những sách ấy làm hỏng đi đôi mắt của mình, như 
vậy là tốt nhất.

Ví như đã lỡ bị những sách có nội dung xấu ấy làm 
hại đến đôi mắt rồi, thì phải nhanh chóng dùng thuốc 
hay để chữa trị. Ở đâu tìm được thuốc hay? Như sách 
Tây quy trực chỉ này chính là một trong những liều 
thuốc hay để chữa đôi mắt bị đau vì tà kiến.

Có nguyện sẽ được thành tựu
Vào đời nhà Tống, Văn Chính công tên là Lữ 

Mông Chánh, tự Thánh Công, dự thi đỗ tiến sĩ thời 
Tống Thái Tông, đứng đầu khoa ấy. Sau làm quan 
trải qua nhiều lần thay đổi, thăng đến chức Tham tri 
chính sự, được phong tước Hứa Quốc công. 

Mỗi ngày ông đều dậy sớm lễ Phật, khấn nguyện 
rằng: “Nếu là người không tin Phật pháp, xin đừng 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

144

sinh vào nhà tôi. Nguyện cho con cháu tôi đời đời thọ 
hưởng bổng lộc phước đức đều sử dụng để hộ trì Tam 
bảo.”

Về sau, cháu ông là Lữ Di Giản được phong đến 
tước Thân Quốc công, vào mỗi ngày đầu năm mới, 
sau khi lễ bái trong nhà thờ gia tộc, đều không quên 
đốt hương khấu lễ thiền sư Quảng Huệ Nguyên Liễn. 

Con trai của Lữ Di Giản là Lữ Công Trước sau 
cũng được phong tước Thân Quốc công, cũng cung 
kính đối đãi với thiền sư Thiên Y Nghĩa Hoài giống 
như vậy. 

Sau đến [con trai Lữ Công Trước là] Lữ Hảo Vấn 
làm quan Tả thừa, lại cũng đối đãi cung kính với thiền 
sư Viên Chiếu như vậy. 

Con trai của Hảo Vấn là Lữ Dụng Trung cũng 
cung kính đối với thiền sư Phật Chiếu như vậy... 

Quả đúng như lời nguyện của Lữ Mông Chánh, 
con cháu đều đời đời được phú quý vinh hiển, phụng 
sự Phật pháp.

Lời nguyện ấy của Văn Chính công, bất quá chỉ là 
lời nguyện của người thế tục, mà còn có thể thành tựu 
như vậy, huống chi người phát tâm Bồ-đề, nguyện 
sinh về Cực Lạc, có lý nào lại không được như nguyện 
hay sao?



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

145

Người xuất gia phải tu Tịnh độ

Vào đời Tống, thiền sư Thanh Thảo Đường nghiêm 
trì giới hạnh, đã sống đến hơn chín mươi tuổi. Có nhà 
họ Tăng thường cúng dường thiền sư rất nhiều lần, 
đủ các món y phục, thức ăn uống... Thiền sư cảm lòng 
thành ấy, hứa sẽ thác sinh vào nhà họ Tăng.

Về sau, nhà họ Tăng có vị phu nhân sinh con trai, 
sai người đến chỗ thiền sư Thảo Đường xem thì thấy 
ngài đã ngồi mà viên tịch. Đứa con trai sinh ra đó, sau 
chính là Tăng Lỗ Công. Vì đời trước từng tu phước tuệ, 
nên còn trẻ tuổi đã đỗ đại khoa, sau làm một vị quan Tể 
tướng hiền đức.

Lại vào cuối đời nhà Minh, vùng Chiết Giang có vị 
tăng hiệu là Đại Thành, thường xuống núi hóa duyên 
rồi mang về chùa cúng dường chúng tăng. Đường về 
chùa đi ngang qua nhà họ Sử. Nhà ấy tin kính Phật, 
bất cứ khi nào có chư tăng hóa duyên đi ngang qua 
đều giữ lại cúng dường. Hôm nào vị tăng Đại Thành 
quay về chùa mà cơm không đầy bát, Sử quân lập tức 
vào nhà lấy cơm thêm vào cho đầy. 

Nhà họ Sử từ lâu chưa có con trai. Một hôm, 
người vợ của Sử quân bỗng có thai. Lúc sắp đến ngày 
sinh nở, chợt thấy vị tăng Đại Thành đến nhà, chạy 
thẳng vào phòng ngủ. Mọi người nhìn thấy đều lấy 
làm kinh dị, vội đuổi theo vào thì không thấy gì cả. 
Sau đó, phu nhân hạ sinh một bé trai. Ngày hôm ấy 
không thấy vị tăng Đại Thành đi hóa duyên ngang 
qua nhà, liền lên chùa dò hỏi mới hay trong cùng 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

146

ngày hôm đó ngài đã viên tịch. Sử quân nhân đó liền 
đặt tên cho con trai là Sử Đại Thành. 

Đứa bé hết sức thông minh, hiếu hạnh, từ lúc ở 
trong thai đã khiến người mẹ chỉ ăn toàn thức ăn chay 
lạt, về sau cũng giữ giới đến suốt đời. Đến khoảng năm 
Ất Mùi niên hiệu Thuận Trị1 thi đỗ Trạng nguyên. 

Theo cách nhìn của thế tục thì hai vị trên đây đều 
được hưởng phú quý, có công danh lớn. Nhưng nếu 
theo cách nhìn của người tu hành thì cả hai vị tăng 
ấy đều đã hết sức sai lầm. Ví như hai bậc thầy ấy biết 
đến pháp môn Tịnh độ, đem chỗ công phu tu hành 
của họ mà hồi hướng về Cực Lạc, thì cho dù không 
vào hàng Thượng phẩm hẳn cũng có thể được Trung 
phẩm, đâu đến nỗi chỉ là Trạng nguyên, Tể tướng 
[chốn Ta-bà]?

Bậc cao tăng cũng nên tu Tịnh độ

Đời Tùy, ở Tương Châu có vị tăng Thích Huyền 
Cảnh, thông hiểu cả Thiền tông và Giáo tông, đạo 
phong truyền rộng khắp nơi, người người kính 
ngưỡng. Vào tháng sáu năm thứ hai niên hiệu Đại 
Nghiệp,2 ngài sắp thị tịch, liền tắm rửa sạch sẽ, 
nghiêm trang tĩnh tọa, hai mắt đang mở nhìn về phía 
trên, bỗng tự nói rằng: “Ý ta muốn sinh về Nội viện 
cõi trời Đâu-suất, được gặp Bồ Tát Di-lặc, sao nay lại 
phải làm Thiên vương Dạ-ma?” Tăng chúng thưa hỏi 
1  Tức là năm 1655.
2 Tức là năm 606.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

147

là chuyện gì, ngài liền nói: “Không phải việc các ông 
biết được.” Trong chốc lát lại nói: “Trên cõi trời đang 
nhộn nhịp lắm, khách đến đây đông lắm.” Rồi ngồi 
yên như thế thị tịch.

Than ôi, đại sư trong lúc tu tập đã phát tâm được 
gặp Phật Di-lặc, đến lúc lâm chung lại không được 
thấy Bồ Tát Di-lặc mà chuyển sinh làm Thiên vương. 
Theo con mắt thế tục mà nhìn thì địa vị ấy còn cao 
hơn cả Thượng đế,1 nhưng nếu so với việc vãng sinh 
về Tây phương Cực Lạc thì còn thua xa, không thể 
sánh kịp. Cho nên có thể biết rằng, dù là bậc cao tăng 
cũng không thể không tu Tịnh độ.

Không thể cam tâm làm quỷ
Hết thảy con người trong cõi Ta-bà này, không kể 

là sang quý hay nghèo hèn, trí tuệ khôn ngoan hay 
ngu si mê muội, già hay trẻ, nam hay nữ, sau khi lâm 
chung nếu không thể theo đường xuất thế thì hầu hết 
đều phải sinh làm quỷ. Cho nên, khuyên người niệm 
Phật cầu sinh Tịnh độ, đó chính là khuyên người đời 
chớ đi vào con đường làm quỷ.

Kẻ học Nho được đôi chút, không tin pháp Phật lại 
hết lời phỉ báng, như thế không chỉ là tự mình cam tâm 
làm quỷ, mà cũng là khuyên bảo người khác làm quỷ. 
Trong hiện tại dù chưa phải làm quỷ, chỉ là tạm thời 

1 Theo thế giới quan Phật giáo Trung Hoa thì Thượng đế chính là Đế 
thích hay Thích-đề-hoàn-nhân, là vị thiên chủ cõi trời Đao-lợi, tuy cao 
hơn cõi trời Tứ thiên vương nhưng còn thấp hơn cõi trời Dạ-ma, nơi 
Đại sư Thích Huyền Cảnh sinh về làm Thiên vương.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

148

mà thôi. Dưới mắt nhìn thấy bao nhiêu người như thế 
hiện nay, nhất định sau này sẽ là bấy nhiêu con quỷ.

Người đời chỉ vì không biết cuộc sống này hết sức 
giả tạm, ngắn ngủi thoáng qua, nên vất vả nhọc nhằn 
bon chen để cầu sự giàu sang phú quý. Chưa nói đến 
việc không đạt được giàu sang phú quý, cứ tạm cho 
là được cực đỉnh sang quý, thì khi nhắm mắt xuôi tay 
cũng chẳng mang theo được một đồng xu lẻ. Một khi 
quỷ vô thường đã đến, có thể ngồi yên mà hưởng phú 
quý mãi chăng?

Chỉ riêng người tín tâm niệm Phật, đến lúc lâm 
chung mới được không bệnh tật tai ách, an nhiên rời 
bỏ cõi đời, thân không phải chịu nỗi khổ vì bệnh tật, 
nạn tai, trong tâm không có bất kỳ sự tham muốn mê 
luyến nào. Bao nhiêu quỷ dữ vừa thấy bóng đã vội 
tránh xa, Diêm chúa nghe tên liền kính lễ, như vậy 
chẳng phải là bậc đại trượng phu siêu xuất thế gian 
đó sao?

Người ta chỉ có thể đạt được như thế thì về sau 
mới không phải rơi vào cảnh giới của quỷ. Cho nên, 
muốn không làm quỷ, quả thật cũng không phải việc 
dễ dàng. 

Chín loài đều có thể vãng sinh
Chín loài là bao gồm tất cả các loài sinh ra theo 

một trong bốn cách: sinh ra từ bào thai, sinh ra từ 
trứng, sinh ra từ chỗ ẩm thấp và sinh ra bằng cách 
hóa sinh, cùng với các loài thuộc cảnh giới hữu sắc, 
vô sắc, hữu tưởng, vô tưởng và phi hữu tưởng phi vô 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

149

tưởng. Nói đến chín loài như vậy tức là gồm hết cả kẻ 
giàu người nghèo trong nhân gian, cả cõi âm và cõi 
dương, cùng khắp cả trên trời dưới đất, không loại trừ 
bất cứ cảnh giới nào.

Trong chín loài ấy, khổ sở nhất là những chúng 
sinh trong ba đường ác: địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh, 
mà vui thú khoái lạc nhất là hai mươi tám cõi trời 
trong cả cõi Dục, cõi Sắc và cõi Vô sắc.

Bởi chưa thoát ra khỏi vòng sinh tử nên phải luân 
hồi mãi trong sáu đường. Các cảnh giới khổ cố nhiên 
đã là khổ, mà những cảnh giới vui thú, khoái lạc cũng 
vẫn là khổ. Ví như sinh làm chư thiên cõi trời Trường 
Thọ, hiện tại được hưởng những khoái lạc vô cùng, 
nhưng rồi phước báu cõi trời cũng có lúc hưởng hết, 
vẫn phải đọa sinh vào ba đường ác, làm sao có thể 
sánh bằng cõi Cực Lạc vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, 
mãi mãi lìa xa sáu nẻo?

Tôi thường mỗi khi thắp hương nơi các miếu thờ 
Văn Xương, Quan Đế, Đông Nhạc, sau khi lễ bái đều 
phát lời nguyện rằng: “Nguyện chư thần đều tôn 
trọng kính tin theo Tam bảo, phát tâm Bồ-đề, vãng 
sinh Tây phương Cực Lạc, hành đạo Bồ Tát.”

Lại mỗi khi thắp hương lễ bái Đẩu Mẫu Tôn Thiên 
hay Hạo Thiên Thượng Đế, tuy hết sức sợ sệt nhưng 
khi lễ lạy xong cũng khấn rằng: “Nguyện tất cả các vị 
đều niệm Phật vãng sinh, hành đạo Bồ Tát, rộng độ tất 
cả chúng sinh.”

Vì sao vậy? Vì người có trí tuệ quán sát khắp cõi 
thế gian, thấy rằng việc cao quý sáng suốt nhất không 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

150

gì bằng niệm Phật; việc mang lại phước đức nhiều 
nhất, không gì bằng niệm Phật. Niệm Phật được vãng 
sinh thì dù gom hết thảy phúc đức thế gian lại cũng 
không thể so sánh nổi.

Đẩu Mẫu Tôn Thiên, chính là vị mà trong kinh 
Phật gọi là Bồ Tát Ma-lợi-chi-thiên. Hạo Thiên 
Thượng Đế, chính là vị trong kinh Phật gọi là Thiên 
vương cõi trời Đao-lợi. Đức Thế Tôn mỗi khi thuyết 
pháp, vị Thiên vương này đều đến lễ bái cung kính, 
đứng hầu hai bên Phật. Vì thế, ngày nay nghe được 
lời nguyện thầm của tôi ắt phải lấy làm hoan hỷ, hoàn 
toàn không thể do đó mà bắt tội.

Chúng ta hôm nay may mắn gặp được pháp môn 
niệm Phật này, nếu như không chịu suy xét kỹ để 
khởi tâm dũng mãnh tinh tấn tu tập, hồi hướng về 
quả vị Bồ-đề, chẳng phải sẽ rơi vào trường hợp mà 
đức Thế Tôn gọi là hết sức đáng thương xót đó sao?

Niệm Phật không hề uổng phí công sức
Những sự việc thế tục, một khi mưu tính mà 

không thành tựu, tất nhiên bao nhiêu công sức đều 
mất hết. Chỉ riêng việc niệm Phật, ví như chưa đạt 
được kết quả mong muốn cuối cùng [là được vãng 
sinh], cũng hoàn toàn không hề uổng phí công sức.

Thuở xưa có người tiều phu vào rừng đốn củi gặp 
cọp, leo vội lên cây, trong lúc hoảng hốt niệm một 
câu hồng danh Phật. Trải nhiều kiếp sau, ông nhờ 
nhân duyên niệm Phật ấy mà được xuất gia, tu tập 
dần dần cho đến lúc thành tựu quả Phật. [Niệm một 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

151

tiếng Phật hiệu trong lúc hoảng hốt mà còn được như 
thế] huống chi là chí thành niệm Phật suốt một đời?

Ví như người niệm Phật mà ngay trong đời này 
chưa thể được vãng sinh, thì trong đời sau cũng nhất 
định sẽ thoát ly sinh tử. Cho nên, việc niệm Phật 
không hề giống như người thế gian đọc sách, nếu 
không thành tựu chỉ uổng phí tinh thần, hay như việc 
kinh doanh mua bán, không thành tựu ắt phải chịu 
mất dần vốn liếng.

Niệm Phật là điều thù thắng nhất ở thế 
gian

Trong kinh Thí dụ1 kể rằng: Xưa có một cặp vợ 
chồng, tế trời cầu sinh con, sau đó người vợ liền mang 
thai, sinh ra bốn vật: một cái đấu đựng gạo bằng gỗ 
thơm chiên-đàn, một bình mật cam lộ, một túi gấm 
đựng châu báu và một cây gậy thần bảy đốt. 

Người chồng than rằng: “Ta vốn cầu con, sao lại 
sinh ra những thứ này?” Thiên thần liền hiện ra, hỏi: 
“Ngươi cầu con để làm gì?” Người ấy đáp: “Cầu con 
để mong sau này có người nuôi dưỡng, nương cậy.” 

Vị thần nói: “Gạo trong đấu kia dùng hết lại đầy, cam 
lộ trong bình trừ được tất cả bệnh tật, châu báu trong túi 
1  Chúng tôi không tìm thấy câu chuyện này trong kinh Thí dụ (譬喻經), 

bản được đưa vào Đại Chánh tạng ở Tập 4, kinh số 217. Tuy nhiên, 
chúng tôi tìm thấy nội dung được trích này ở sách Pháp uyển châu 
lâm (法苑珠林), gồm 100 quyển, được đưa vào Đại Chánh tạng ở 
Tập 53, kinh số 2122. Phần trích dẫn thuộc trang 489, tờ c, bắt đầu từ 
dòng thứ 10, với câu mở đầu là “Hựu Thí dụ kinh vân” (又譬喻經云). 
Như vậy, có lẽ An Sĩ toàn thư đã trích từ đây và dẫn chú theo câu này. 
Nội dung được lược ghi, không trích nguyên văn.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

152

gấm dùng không thể hết, gậy thần bảy đốt có thể phòng 
trị kẻ hung bạo. Những đứa con hiếu thảo trong đời, liệu 
có cung ứng cho ngươi được như thế không?” 

Người ấy nghe xong hết sức vui mừng, từ đó được 
giàu sang không ai bằng. Nước láng giềng nghe biết 
việc ấy liền mang quân đến cướp đoạt. Người ấy cầm 
gậy thần bay lên không trung đuổi đánh, quân giặc 
cướp phải thối lui. Nhờ đó bảo vệ được tài sản đến 
suốt đời.

Người thế gian miệt mài bận rộn, không một phút 
giây nào rảnh rỗi để nghĩ đến việc tu hành, bất quá 
cũng chỉ vì lo lắng cho vợ con. Nhưng ví như vợ con 
có hết sức hiếu dưỡng cung phụng, liệu có được như 
bốn vật báu kia chăng?

Thế nhưng việc vãng sinh Tây phương Cực Lạc, ắt 
được vượt thoát sinh tử, được trang nghiêm bởi muôn 
điều phước lành, hết thảy mong cầu đều được như ý, 
thì bốn vật báu kia sao có thể sánh bằng?        

Cho nên, khắp thảy trên trời dưới đất, điều thù 
thắng nhất không gì hơn niệm Phật.

Đại sư Ấn Quang phụ ghi chuyện lạ của 
người niệm Phật

Vào đời nhà Thanh, niên hiệu Quang Tự năm thứ 
hai và thứ ba,1 nhiều tỉnh miền Bắc Trung Hoa bị nạn 
hạn hán lớn. Tại Úy Châu có vị tăng tu Tịnh độ, pháp 
hiệu có chữ Liên.2 Ông sống trong một miếu nhỏ bên 

1 Tức là năm 1876 - 1877.
2 Nguyên tác dùng Liên mỗ (蓮某), nghĩa là chữ Liên với chữ theo sau 

không được nêu rõ.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

153

ngoài thôn xóm. Một hôm, có người dân đói ở Sơn Đông 
đột nhiên xông vào miếu, quát la rằng đói quá, đòi ăn 
cơm. Vị tăng nói: “Cơm tôi đã ăn hết rồi, không còn dư 
chút nào cả.” Người ấy vẫn đòi hỏi, thúc bách rất gấp, 
vị tăng liền nói: “Được rồi, tôi sẽ nấu cho ông một ít.”

Vị tăng ấy hành trì mỗi thời khóa niệm Phật trong 
ngày là sáu vạn câu Phật hiệu. Vì thế, miệng tuy đã 
hứa nấu cơm nhưng vẫn còn muốn tiếp tục niệm cho 
xong chuỗi hạt đủ số. Người kia thấy vậy, trong ý cho 
rằng vị tăng không muốn nấu cơm cho mình ăn, giận 
quá liền cầm một cái búa trở ngược bề sống đập mạnh 
vào đầu vị tăng, khiến ông té nhào xuống. Người kia 
vẫn chưa thôi, chộp lấy cái vá múc than, múc vào chỗ 
vết thương ấy, múc ra hai vá cả thịt lẫn não, vùi trong 
bếp than rồi mới hả giận bỏ đi. 

Vị tăng khi ấy hôn mê bất tỉnh. Hồi lâu dần tỉnh 
lại, cố gắng bò đến chỗ đại hồng chung, khua liền 
một hồi mấy chục tiếng lớn. Trong thôn ấy, mỗi khi 
có việc quan vẫn thường dùng tiếng đại hồng chung 
làm hiệu lệnh triệu tập, nên mọi người nghe tiếng 
chuông liền kéo nhau đến miếu, thấy vị tăng đã nằm 
bất động ở chỗ bị đánh, máu chảy lênh láng quanh 
đó, lại thấy đoạn đường từ trong miếu đến chỗ đại 
hồng chung cũng đầy vết máu. Xem kỹ thấy vị tăng 
vẫn còn thở, liền đỡ dậy lay gọi. Vị tăng tỉnh lại, nói: 
“Tôi bị người ta đánh.”

Dân làng lập tức cử ra mấy chục người, chia nhau 
bốn hướng đuổi tìm, cuối cùng bắt được người kia. 
Ông ta nhận tội, xin đền mạng. Khi giải người ấy về 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

154

đến miếu, vị tăng liền nói: “Tôi với người này đời 
trước nhất định từng có thù oán, nên hôm nay ông 
ta mới đánh tôi. Nay nếu các vị làm khó cho ông ta, 
chẳng phải đã khiến tôi chịu đánh vô ích rồi sao? Vì 
như thế chẳng những không giải trừ được oán thù 
ngày trước, lại còn gây thêm mối thù oán hôm nay. 
Tôi không thể nào chịu được sự thiệt thòi như vậy. 
Hiện tôi còn được một ngàn đồng, xin đưa ông ấy rồi 
thả cho đi.”   

Không lâu sau, vết thương trên đầu vị tăng đã 
lành, chỗ ấy vẫn cứng chắc như bình thường không 
khác. Chỉ có điều cả đỉnh đầu không còn mọc sợi tóc 
nào nữa, mà chung quanh chỗ vết thương vẫn còn 
nhìn thấy sẹo. Quả là một sự việc hết sức lạ thường!

Vào niên hiệu Quang Tự năm thứ 13,1 Ấn Quang 
tôi cùng với sư đệ của vị tăng ấy, pháp hiệu Liên Như, 
đi từ núi Hồng Loa đến núi Ngũ Đài, trên đường về 
ghé qua ngôi miếu của vị tăng ấy. Lúc đó ngài đã 
được hơn sáu mươi tuổi, dung mạo rỡ ràng dường 
như tỏa sáng, vừa thoáng nhìn đã biết ngay là bậc 
chân tu. Thầy Liên Như lấy tay chỉ rõ chỗ vết thương 
trên đỉnh đầu sư huynh, kể lại sự việc này cho Ấn 
Quang được nghe. Nay xin được ghi thêm vào sách 
Tây quy trực chỉ này, nhằm giúp thêm việc khai mở 
và củng cố niềm tin.

Năm Dân quốc thứ 112

Thích Ấn Quang kính ghi

1 Tức là năm 1887.
2 Tức là năm 1922.



155

QUYỂN BỐN

LƯỢC KỂ MỘT SỐ CHUYỆN  
VÃNG SINH

Lời dẫn

Chuyện trong thiên hạ, nếu không có chứng cứ 
rõ ràng, chỉ dựa vào lời nói thì không đủ để đặt niềm 
tin. Nhưng nếu có chứng cứ rõ ràng, đã được khảo 
nghiệm kỹ, thì những lời ấy nhất định là chân thật. 

Những chuyện niệm Phật được vãng sinh [ghi 
chép ở đây] đều là có chứng cứ rõ ràng, đã được khảo 
nghiệm kỹ. Bởi trong thiên hạ, muôn việc đều có thể 
giả tạo, chỉ riêng một chuyện sống chết là hoàn toàn 
không thể nào có mảy may giả tạo.

Từ xưa đến nay, các bậc thánh hiền hào kiệt, vì 
người giảng giải giáo pháp, bàn luận đạo đức, tu 
hành theo nhân nghĩa, số lượng rất nhiều, không chỉ 
là ngàn vạn.... Nhưng các vị ấy đến khi qua đời, nếu 
không phải do bệnh tật nằm trên giường mà chết, thì 
cũng là do tuổi già mà chết. Nếu như nói đến những 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

156

việc như biết trước ngày giờ mình sẽ chết, tắm rửa 
sạch sẽ rồi ngồi an nhiên mà đi, hoặc có mùi hương 
lạ tỏa thơm khắp nhà, hoặc nghe tiếng nhạc trời réo 
rắt nghênh đón, thì từ thuở khai thiên lập địa đến nay 
chưa từng nghe dù chỉ một vị trong số đó đạt được.

Chỉ riêng đối với những người niệm Phật thì 
những điềm lành lúc lâm chung như vậy thật không 
chỉ có một hai trường hợp. Cho nên, không ai được 
thọ dụng tốt đẹp hơn người niệm Phật, mà cũng 
không ai tôn quý hơn người niệm Phật.

Vào giây phút lâm chung nếu đã được an nhiên 
như thế, thì chỗ tái sinh về nhất định phải là nơi phúc 
đức phi thường. Vì sao người ta không chịu suy xét 
kỹ chỉ riêng ở một điểm này?

Vì thế, tôi thu thập chuyện những người ở đất 
Trung Hoa này được vãng sinh về Tây phương Cực 
Lạc, [cùng một số chuyện ghi trong Kinh điển,] trích 
ra hơn mấy mươi bài, ghi lại nơi đây, đặt tên là “Vãng 
sinh sự lược”, nghĩa là “lược kể một số chuyện vãng 
sinh”, cũng có ý muốn nêu ra những gương hiền đức 
để mọi người cùng học hỏi theo, cùng được sinh về 
cõi Tây phương Cực Lạc.

Chuyện vãng sinh của các vị Bồ Tát 

Đức Như Lai thọ ký vãng sinh

Kinh Đại Vô Lượng Thọ chép rằng: “Bồ Tát Di-lặc 
thưa hỏi Phật: ‘Bạch Thế Tôn, thế giới Ta-bà này có 
bao nhiêu vị Bồ Tát được vãng sinh Cực Lạc?’ Đức 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

157

Phật dạy: ‘Thế giới Ta-bà này có sáu mươi hai ức Bồ 
Tát thuộc hàng bất thối chuyển được vãng sinh về 
Cực Lạc. Còn số Bồ Tát công hạnh nhỏ hơn thì nhiều 
không thể tính đếm. Không chỉ riêng ở thế giới Ta-bà 
này, mà những cõi Phật ở phương khác cũng có người 
vãng sinh. Như cõi Phật Viễn Chiếu có một trăm tám 
mươi ức Bồ Tát đều sẽ vãng sinh. Cho đến các cõi 
Phật khác trong mười phương, người được vãng sinh 
nhiều vô số. Nếu kể ra hết thì dù trọn một kiếp cũng 
chưa kể hết.’”  

Phát nguyện vãng sinh của Bồ Tát Văn-thù

Kinh Quán Phật Tam-muội chép rằng: “Đức Phật 
thọ ký cho Bồ Tát Văn Thù sẽ được sinh về thế giới 
Cực Lạc.”

Bồ Tát Văn-thù có kệ phát nguyện rằng: 

Nguyện khi ta lâm chung, 
Bao chướng ngại trừ hết, 
Được thấy Phật Di-đà, 
Vãng sinh về Cực Lạc. 
Được sinh Cực Lạc rồi, 
Trọn thành tựu nguyện lớn, 
Được Phật A-di-đà, 
Thọ ký sẽ thành Phật. 

Bồ Tát Phổ Hiền cầu vãng sinh 

Trong kinh Hoa Nghiêm, Bồ Tát Phổ Hiền kể ra 
mười nguyện lớn, trong đó tất cả đều rộng vì chúng 
sinh mà cầu sinh Tịnh độ. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

158

Kệ rằng: 

Nguyện khi sắp đến lúc mạng chung, 
Hết thảy chướng ngại đều trừ sạch. 
Trước mắt được thấy Phật Di-đà, 
Tức thời vãng sinh về Cực Lạc.  

Bồ Tát Thế Thân làm kệ luận về Tịnh độ 

Bồ Tát Thế Thân là người Ấn Độ, từng trước tác 
rất nhiều bộ luận. Ngài từng lên cõi trời Đâu-suất, 
gặp được Bồ Tát Di-lặc trong Nội viện. 

Trong số trước tác của ngài có Vô Lượng Thọ 
Kinh Luận, Tịnh Độ Kệ, Ngũ Môn Tu Pháp, đều rộng 
khuyên việc tu tập cầu vãng sinh Cực Lạc.  

Bồ Tát Ngũ Thông thỉnh Phật hóa hiện

Ở Ấn Độ có vị Bồ Tát Ngũ Thông tu ở chùa Kê 
Đầu Ma. Ngài dùng thần lực đi đến cõi Cực Lạc, lễ 
Phật A-di-đà rồi thưa thỉnh rằng: “Chúng sinh ở cõi 
Ta-bà phát nguyện sinh về Tịnh độ, nhưng không 
được thấy hình tượng của Phật, xin hóa hiện cho được 
thấy.”

Đức Phật dạy: “Ngươi hãy về cõi ấy trước, ta sắp 
hóa hiện.” 

Bồ Tát Ngũ Thông trở về, đã thấy hình dung 
thánh tượng hóa hiện, có đức Phật A-di-đà và năm 
mươi vị Bồ Tát, mỗi vị đều ngồi giữa tòa sen, lơ lửng 
trên ngọn cây. Bồ Tát Ngũ Thông liền sai người vẽ lại 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

159

để lưu truyền. Chuyện này xem rõ trong sách Cảm 
thông truyện.1 

Bồ Tát Mã Minh soạn Đại thừa Khởi tín luận

Bồ Tát Mã Minh là vị Tổ thứ 12 của Thiền tông 
Ấn Độ, khi soạn Đại thừa Khởi tín luận,2 có một phần 
trong đó ngài nói rõ về việc cầu sinh Tịnh độ, lời lẽ rất 
thiết yếu, thuyết phục:

[Như trong Khế kinh có dạy, nếu có người chuyên 
tâm niệm Phật A-di-đà ở thế giới Tây phương Cực 
Lạc, khi tu tập được các căn lành đều hồi hướng, 
nguyện sinh về Cực Lạc, thì người ấy nhất định được 
vãng sinh. Sinh về cõi ấy, do thường được gặp Phật 
nên mãi mãi không còn thối chuyển. Nếu có người 
thường quán tưởng pháp thân chân như của đức Phật 
ấy, chuyên cần tu tập, quyết định sẽ được vãng sinh. 
Đó là do thường an trụ trong thiền định chân chánh.]3

1 Thật ra câu chuyện này được tìm thấy trong sách Tam Bảo cảm 
ứng yếu lược lục (三寶感應要略錄), quyển 1, và một số sách khác 
như Pháp uyển châu lâm (quyển15), Tục Cao tăng truyện (quyển 
12), Vãng sinh tập (quyển 1)... Hơn nữa, không có sách Cảm thông 
truyện như dẫn chú, chỉ có Luật tướng cảm thông truyện và Tập thần 
châu Tam Bảo cảm thông lục, đều không thấy chép câu chuyện này.

2 Đại thừa Khởi tín luận (大乘起信論), Bồ Tát Mã Minh trước tác, Đại sư 
Chơn Đế dịch vào đời Lương, được đưa vào Đại Chánh tạng thuộc 
Tập 32, kinh số 1666, bắt đầu từ trang 575, tờ a.

3 An Sĩ toàn thư chỉ nhắc đến đoạn này nhưng không ghi vào. Xét thấy 
nội dung này rất quan trọng để làm rõ nên chúng tôi căn cứ nội dung 
Đại thừa Khởi tín luận của ngài Mã Minh để chuyển dịch và thêm vào. 
Đại thừa Khởi tín luận (大乘起信論) đã dẫn trên. Đoạn trích này bắt đầu 
từ dòng thứ 17, trang 583, tờ a.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

160

Bồ Tát Long Thụ được thọ ký vãng sinh

Kinh Lăng-già có chép rằng: “Này Đại Tuệ, ông 
nên biết rằng, sau khi đức Như Lai nhập Niết-bàn, 
trong tương lai sẽ có một người thọ trì gìn giữ Giáo 
pháp của Như Lai, là bậc tỳ-kheo có danh tiếng lớn, 
có công hạnh lớn, hiệu là Long Thụ. Vị ấy có khả năng 
phá trừ những thuyết chấp có và chấp không, làm rõ 
Giáo pháp Vô thượng Đại thừa ở giữa thế gian này. Vị 
ấy sẽ chứng đắc địa vị ban đầu của Thập địa là Hoan 
hỷ địa, được vãng sinh về thế giới Cực Lạc.”1

Tu tập căn lành được vãng sinh 

Trong kinh Đại Bi, đức Phật có dạy:2 “Này A-nan, 
sau khi ta diệt độ, ở miền bắc Ấn Độ sẽ có một vị tỳ-
kheo tên là Kỳ-bà-ca, tu tập vô số các căn lành Bồ-đề 
thù thắng nhất, nhờ đó mà sau khi mạng chung sẽ 
được sinh về phương tây, cách đây trăm ngàn ức thế 
giới, cõi thế giới của đức Phật A-di-đà. Tỳ-kheo Kỳ-bà-
ca sau khi vãng sinh lại tiếp tục trồng các căn lành,về 
sau sẽ thành Phật hiệu là Phật Vô Cấu Quang.” 

Chứng đắc Pháp nhẫn được vãng sinh

Kinh Bồ Tát sinh địa3 chép rằng: “Lúc bấy giờ, 
ông Sai-ma-kiệt chứng đắc Pháp nhẫn Vô sinh, năm 
1 Kinh Lăng-già, tức kinh Đại thừa Nhập lăng-già (大乘入楞伽經) do ngài 

Thật-xoa-nan-đà dịch sang Hán ngữ vào đời Đường, được xếp vào Đại 
Chánh tạng thuộc Tập 16, kinh số 672. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng 
thứ 17, trang 627, tờ c. Phần lược trích này có bỏ đi một vài chi tiết.

2 Kinh Đại Bi (大悲經) gồm 5 quyển, được đưa vào Đại Chánh tạng thuộc 
Tập 12, kinh số 380. Nội dung lược trích ở đây bắt đầu từ dòng thứ 9, 
trang 955, tờ b.

3 Kinh Bồ Tát sinh địa (菩薩生地經) do cư sĩ Chi Khiêm dịch vào đời Ngô, 
được đưa vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 14, kinh số 533. Nội dung 
lược trích thuộc trang 814, tờ c, bắt đầu từ dòng thứ 15.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

161

trăm người thiện nam và hai mươi lăm tín nữ đều 
chứng đắc địa vị không còn thối chuyển. Sau khi 
mạng chung, tất cả những người ấy đều được vãng 
sinh về cõi Cực Lạc của đức Phật A-di-đà.” 

Bồ Tát ghi tên cùng niệm Phật

Thiền sư Trương Lô Trạch noi theo khuôn phép 
trước đây của Đại sư Tuệ Viễn1 mà thành lập Hội niệm 
Phật, lấy tên là Thắng hội Liên Hoa, rộng khuyên hết 
thảy mọi người cùng nhau niệm Phật.

Một đêm, thiền sư nằm mộng thấy có người thiếu 
niên mặc áo trắng, đội khăn đen, phong thái thanh 
cao, diện mạo tuấn tú, chắp tay thưa rằng: “Tôi muốn 
được vào Thắng hội Liên Hoa của ngài, xin ghi tên.” 
Thiền sư hỏi tên, người ấy đáp: “Phổ Tuệ.” Sau khi 
ghi tên rồi, lại nói: “Anh tôi là Phổ Hiền cũng xin ghi 
tên.”

Thiền sư tỉnh dậy lấy làm lạ, chợt nhớ lại trong 
kinh Hoa Nghiêm, phẩm Ly thế gian có hai vị Bồ 
Tát. Bồ Tát Phổ Tuệ liên tục đưa ra hàng trăm câu 
hỏi, Bồ Tát Phổ Hiền đều nhất nhất giải đáp.2 Thiền 
sư thầm nghĩ: “Các vị đều là Đại Bồ Tát, Hội này 
làm sao lại nhận được sự tham gia vô tướng của quý 

1 Ở đây ý muốn nói đến Bạch Liên Xã là hội niệm Phật do Đại sư Tuệ 
Viễn sáng lập, quy tụ hơn 3.000 người cùng chuyên tu niệm Phật cầu 
vãng sinh.

2 Phần hỏi đáp của hai vị Bồ Tát này xin xem trong phẩm 33 - Ly thế 
gian, phần thứ nhất, kinh Đại phương Quảng Phật Hoa Nghiêm (大
方廣佛華嚴經 - 離世間品 - 第三十三之一), được đưa vào Đại Chánh 
tạng, thuộc Tập 9, kinh số 278, trang 631, tờ b, bắt đầu từ dòng thứ 
6.  　　　



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

162

ngài?” Sau đó liền ghi tên hai vị lên đứng đầu trong 
Hội.

Đại sư Liên Trì nói về việc này như sau: “Phàm 
tăng lập hội, Bồ Tát tham gia. Lành thay! Cho nên biết 
rằng pháp Tịnh độ không phải nhân duyên nhỏ nhặt. 
Phải tin chắc rằng khi sự việc xuất phát từ tâm chân 
thành ắt có thể có sự cảm thông linh ứng, hoàn toàn 
không phải do gượng ép suy diễn.”

Chuyện vãng sinh của các vị cao tăng
Đại sư Tuệ Viễn1

Vào đời Tấn có đại sư Tuệ Viễn là người xứ Lâu 
Phiền, Nhạn Môn, nay thuộc tỉnh Sơn Tây. Ngài học 
rộng biết nhiều, tuổi trẻ đã thông suốt sách vở thế 
gian, hiểu sâu Lục kinh của Nho gia.2

Khi được nghe Pháp sư Đạo An3 giảng kinh Bát-
nhã, ngài bỗng nhiên bừng tỉnh ngộ, nhân đó liền dứt 
1 Tên vị này là 慧遠. Chữ 慧 có người cũng đọc là huệ, nên đọc tên 

ngài thành Huệ Viễn. Tuy nhiên, như vậy có thể nhầm lẫn với chữ 惠 
(huệ) là ban ơn như trong tên ngài Huệ Năng (惠能). Ngài họ Giả, 
sinh năm 334, viên tịch năm 416, uyên bác các môn học Bát-nhã, 
Trung quán, nhưng có thể xem là người đầu tiên phát triển pháp môn 
Tịnh độ hết sức sâu rộng tại Trung Hoa, nên người đời sau tôn xưng 
ngài là Sơ tổ Tịnh độ tông.

2 Lục kinh của Nho gia bao gồm: Kinh Thi, Kinh Thư, Kinh Lễ, Kinh 
Nhạc, Kinh Dịch và Kinh Xuân Thu.

3 Ngài Đạo An sinh năm 312, viên tịch năm 385, quê ở Phù Liễu, 
Thường Sơn, nay là Ký huyện thuộc tỉnh Hà Bắc. Ngài là bậc cao 
tăng đương thời, hết lòng xiển dương Tịnh độ nhưng uyên bác các 
kinh luận Bát-nhã, Trung quán, được ngài Cưu-ma-la-thập suy tôn 
là Đông phương Thánh nhân. Người đương thời xưng tán ngài là Di 
Thiên Thích Đạo An.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

163

sạch việc đời, theo hầu ngài Đạo An, chuyên tâm tu 
học.

Vào niên hiệu Thái Nguyên năm thứ sáu,1 ngài 
đến Tầm Dương, thấy phong cảnh Lô sơn yên tĩnh, 
rộng rãi, có thể là nơi tĩnh tâm dứt duyên trần, ý 
muốn lưu lại đó, liền cảm ứng thấy thần núi Lô sơn 
hiện ra trong mộng, trong một đêm nổi lên sấm sét 
mưa gió, sáng ra bao nhiêu cây gỗ cần để dựng chùa 
đều tự nhiên có đủ ở vị trí ngài chọn. Quan Thứ sử 
Hoàn Y phát tâm lo việc xây dựng chùa, nhân việc ấy 
nên đặt tên là Thần Vận. Lại nhân vì ngài Tuệ Viễn 
khi mới đến ở về hướng tây, nên chùa mới xây gọi là 
Đông Lâm, gộp chung lại lấy hiệu là chùa Đông Lâm 
Thần Vận.2

Đại sư thành lập hội niệm Phật là Bạch Liên Xã, từ 
đó chuyên tâm tu hành, trong ba mươi năm không hề 
rời núi, không vướng chuyện trần tục, chỉ một lòng 
hướng về Tây phương Cực Lạc.

Ngài chế ra khí cụ gọi là “liên hoa lậu”3 để phân 
chia thời khắc trong ngày, theo đó mà hành trì lễ bái, 
niệm Phật không sai sót. Những người tham gia Bạch 

1 Tức là năm 381. 
2  Thần vận (神運) là hàm ý khi xây chùa có thần núi giúp vận chuyển 

cây gỗ đến.
3 Liên hoa lậu (蓮花漏), cũng gọi tắt là liên lậu, là một loại khí cụ được 

chế tạo bằng đồng, có hình dạng như hoa sen (liên hoa - 蓮花), được 
thả nổi trên hồ nước, dưới đáy có một lỗ nhỏ để nước thấm rỉ (lậu - 漏) 
vào. Khi nước thấm vào bên trong dâng lên quá nửa thì hoa sen ấy 
chìm xuống. Một ngày đêm được tính toán phân chia làm 12 lần hoa 
sen chìm. Nhờ khí cụ này, chư tăng tuy ở trong núi sâu nhưng vẫn 
biết được giờ giấc chính xác để hành trì đều đặn, liên tục.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

164

Liên Xã [có đến hơn ba ngàn, trong đó riêng] các vị 
cao tăng, danh nho là một trăm hai mươi ba người. 
Tất cả đều chuyên tâm niệm Phật hết sức tinh tấn.

Đại sư đã ba lần được nhìn thấy thánh tướng Tây 
phương Cực Lạc nhưng lặng lẽ không nói cho ai biết. 
Mãi đến mười chín năm sau, vào một đêm cuối tháng 
bảy, ngài nhập định ở đài Bát-nhã, vừa xuất định liền 
nhìn thấy đức Phật A-di-đà hiện thân giữa vầng hào 
quang tròn sáng bao trùm khắp cả hư không, có vô số 
các vị hóa Phật, mỗi vị đều có các Bồ Tát Quán Thế 
Âm và Đại Thế Chí đứng hầu hai bên. Lại thấy có 
dòng nước chảy tỏa ra ánh sáng rực rỡ, phân thành 
mười bốn nhánh, uốn lượn lên xuống, phát ra âm 
thanh diễn thuyết pháp mầu. Đức Phật A-di-đà dạy 
rằng: “Ta dùng nguyện lực đến đây để giúp ông thêm 
tín tâm. Trong bảy ngày nữa, ông sẽ vãng sinh về Cực 
Lạc.”

Khi ấy, ngài nhìn thấy các vị Phật-đà-da-xá, Tuệ 
Trì, Tuệ Vĩnh, Lưu Di Dân... đều đứng hầu bên Phật, 
mới biết họ đã vãng sinh từ trước.

Đại sư hoan hỷ, hôm sau nói với đồ chúng rằng: 
“Ta từ khi đến tu tập ở đất này, đã ba lần nhìn thấy 
thánh tướng. Hôm nay lại nhìn thấy, nhất định sẽ 
sinh về Tịnh độ.”

Đúng bảy ngày sau, Đại sư an nhiên viên tịch 
trong tư thế tĩnh tọa. Hôm ấy là ngày mồng sáu tháng 
tám, niên hiệu Nghĩa Hy năm thứ 12.1

1 Tức là năm 416.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

165

Đại sư Tuệ Vĩnh

Đại sư Tuệ Vĩnh sinh vào đời Tấn, quê ở đất Hà 
Nội.1 Ngài xuất gia từ năm mười hai tuổi, từng cùng 
với đại sư Tuệ Viễn theo học Pháp sư Đạo An. Vào năm 
đầu niên hiệu Thái Nguyên,2 ngài dừng chân an trụ ở 
Lô sơn. Quan thứ sử Đào Phạm phát tâm sửa sang ngôi 
nhà ở của mình thành chùa Tây Lâm, dâng cúng cho 
ngài làm nơi tu tập. Từ đó ngài dứt sạch mọi trần duyên, 
chuyên tâm hướng về Cực Lạc. 

Niên hiệu Nghĩa Hy năm thứ mười,3 ngài có 
bệnh, đang nằm bỗng dưng sửa áo ngay ngắn muốn 
đứng dậy, tăng chúng đều kinh sợ thưa hỏi, Đại sư 
nói: “Phật đến đón ta.” Nói xong thì an nhiên thị tịch, 
có mùi hương lạ tỏa lan, lưu lại đến bảy ngày mới tan 
hết. Vua Đường Huyền Tông truy phong thụy hiệu 
cho ngài là Giác Tịch Đại Sư. 

Đại sư Tăng Duệ

Đại sư Tăng Duệ sinh vào đời Tấn, quê ở Ký Châu. 
Ngài từng đi tham học khắp nơi, đi xa đến tận Ấn Độ, 
rồi quay về đất Quan Trung, theo ngài La-thập học 
hỏi nghĩa lý Kinh điển. 

Về sau, ngài tham gia vào Bạch Liên Xã do ngài 
Tuệ Viễn sáng lập ở Lô Sơn, chuyên tâm niệm Phật. 
Niên hiệu Nguyên Gia đời Lưu Tống, năm thứ 16,4 

1 Tên đất thời cổ, nay là Vũ Trắc thuộc tỉnh Hà Nam, Trung Quốc.
2 Tức là năm 376.
3 Tức là năm 414.
4 Tức là năm 439.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

166

ngài đang khỏe mạnh bỗng nói với tăng chúng rằng: 
“Ta sắp đi rồi.” Nói xong, quay mặt về phương Tây, 
chắp tay cung kính rồi thị tịch. Tăng chúng đều nhìn 
thấy một đóa sen vàng hiện ra phía trước giường nằm 
của đại sư, trong chốc lát rồi biến mất, có cụm mây 
thơm đủ năm màu từ trong phòng ngài bay ra.

Đại sư Đạo Kính

Đại sư sinh vào đời Tấn, họ Vương, người xứ 
Lang Gia. Ông nội ngài là Vương Ngưng Chi,1 làm 
quan Thứ sử Giang Châu. Ngài xuất gia với Đại sư 
Tuệ Viễn, năm mười bảy tuổi đã học thông kinh luận, 
mỗi ngày có thể ghi nhớ đến hàng vạn câu.

Đại sư tin sâu pháp môn niệm Phật, sớm tối 
chuyên cần không thời khóa nào bỏ sót. Vào năm đầu 
niên hiệu Vĩnh Sơ,2 ngài không bệnh, bỗng nói với 
tăng chúng: “Thầy ta có lời dạy, đến lúc ta đi rồi.” Nói 
xong, ngồi đoan nghiêm niệm Phật rồi thị tịch. Tăng 
chúng đều thấy hào quang sáng rực cả phòng, hồi lâu 
mới hết.

Đại sư Tăng Hiển

Đại sư Trúc Tăng Hiển3 sống vào đời nhà Tấn, 
đến vùng Giang Đông thì mắc bệnh. Ngài chuyên 
tâm niệm Phật hướng về Tây phương Cực Lạc, kiên 
1 Vương Ngưng Chi là con thứ của nhà thư pháp lừng danh Vương Hy 

Chi.
2 Tức là năm 420.
3 Vào thời xưa, một số vị tăng thường lấy chữ Trúc (竺) đặt trước pháp 

hiệu, hàm nghĩa Thiên Trúc, tức là Ấn Độ, cách dùng cũng tương tự 
như ngày nay dùng chữ Thích (釋).



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

167

trì giữ đúng thời khóa công phu, không ngại khó khổ. 
Một hôm bỗng nhìn thấy đức Phật A-di-đà, phóng 
hào quang chiếu sáng thân mình, bệnh tật trong 
người liền lập tức dứt hết. 

Ngài liền tắm rửa sạch sẽ, kể lại với những người 
chung quanh những điều đã thấy và khuyên răn việc 
tin sâu nhân quả, lời lẽ hết sức tha thiết. Sáng sớm 
hôm sau, ngài tĩnh tọa niệm Phật rồi thị tịch. 

Đại sư Tuệ Quang

Đại sư Tuệ Quang sống vào đời Tề, cư trú ở Lạc 
Dương, từng soạn các bộ sớ giải kinh Hoa Nghiêm, 
kinh Niết-bàn, kinh Thập Địa. 

Một hôm ngài có bệnh, bỗng nhìn thấy chư thiên 
nghênh đón. Ngài từ chối, nói: “Tôi chỉ nguyện sinh 
về một nơi duy nhất là Cực Lạc mà thôi.” 

Nói rồi liền chuyên tâm niệm Phật, sau đó liền 
nhìn thấy hóa Phật hiện ra trên không trung tiếp đón. 
Ngài quỳ lạy nói: “Nguyện Phật tiếp dẫn.” 

Ngài khấn lễ vừa xong thì viên tịch. 

Đại sư Đạo Trân

Ngài Đạo Trân sống vào đời Lương, tu theo pháp 
môn Tịnh độ tại Lô Sơn. Có lần, ngài nằm mộng thấy 
một chiếc thuyền giữa biển đi về hướng Tây, liền hỏi 
thuyền đi đâu. Trên thuyền trả lời là sang nước Cực 
Lạc. Ngài xin được cùng đi, người trên thuyền nói: 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

168

“Ông còn chưa gột rửa thân tâm,1 chưa tụng kinh A-di-
đà, nên chưa đến nơi ấy được.” 

Đại sư tỉnh dậy liền xây nhà tắm cho chư tăng, lại 
từ đó kiên trì tụng kinh A-di-đà, trải qua nhiều năm 
không biếng trễ. Về sau, có lần ngài nhìn thấy một cái 
đài bằng bạch ngân sáng lóa từ trên không trung hạ 
xuống mặt hồ. Đại sư lặng lẽ ghi nhớ điềm lành ấy 
nhưng không nói cho ai biết. 

Vào một đêm nọ, người trong thôn xóm gần đó 
bỗng nhìn thấy ở khoảng lưng chừng núi tự nhiên rực 
sáng như có cả ngàn bó đuốc, ánh sáng phản chiếu 
qua lại với nhau càng thêm rực rỡ, ai nấy đều cho là 
có các vua lên núi lễ bái. Sáng hôm sau có người vào 
núi xem, mới biết Đại sư Đạo Trân đã viên tịch trong 
đêm.2 

Đại sư Đàm Loan

Đời Hậu Ngụy có Đại sư Đàm Loan, thuở nhỏ 
từng đến núi Ngũ Đài, cảm sự linh dị mà xuất gia 
nhưng trong lòng lại ưa thích thuật trường sinh của 
1 Nguyên bản dùng “汝未營浴室” (nhữ vị doanh dục 

thất), nghĩa đen là “ông chưa xây nhà tắm”. Tuy 
nhiên hàm ý theo giảng giải trong Thiếu Thất lục môn  
(少室六門), phần Phá tướng luận (Đại Chánh tạng, Tập 48, kinh số 
2009, trang 369, tờ b, bắt đầu từ dòng thứ 4) thì chỉ cho việc gột rửa 
thân tâm thanh tịnh, không dùng với nghĩa “tắm rửa” thân xác thịt 
như thông thường. Chúng tôi cho rằng ý nghĩa này thích hợp với ngữ 
cảnh ở đây hơn.

2  Câu chuyện này được tìm thấy trong quyển 3 của sách Lạc bang văn loại 
(樂邦文類), gồm 5 quyển, được xếp vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 
47, kinh số 1969A, trang 194, tờ b, bắt đầu từ dòng thứ 27. Nguyên 
bản ở đây có nhiều chi tiết hơn, có lẽ An Sĩ toàn thư đã lược bớt.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

169

Đạo giáo, nên có nhận 10 quyển Tiên kinh của Đào 
Ẩn Cư. 

Về sau, ngài được gặp Đại sư Bồ-đề-lưu-chi, thưa 
hỏi: “Đạo Phật có thuật trường sinh bất tử không?” 
Ngài Bồ-đề-lưu-chi cười nói: “Trường sinh bất tử 
chính là của đạo Phật.” Liền truyền cho một quyển 
kinh Thập Lục Quán, dạy rằng: “Con học được kinh 
này thì không còn tái sinh trong ba cõi, không còn rơi 
vào sáu đường luân hồi nữa, còn nói về tuổi thọ thì 
dù tính số kiếp thạch1 nhiều như cát sông cũng không 
bằng được.”  

Ngài Đàm Loan hết sức vui mừng, liền đốt sạch 
Tiên kinh, từ đó chuyên tâm tu theo pháp môn Tịnh 
độ. Ngài hành trì tinh tấn, quanh năm dù thời tiết 
mưa nắng, nóng lạnh cũng chưa từng giải đãi chút 
nào. Vua Ngụy cung kính gọi ngài là Thần Loan.

Một hôm, ngài gặp một vị tăng Ấn Độ đến bảo: 
“Tôi là Long Thụ, vì cùng chí hướng tu tập với ông 
nên đến đây gặp mặt.” Ngài Đàm Loan nhân đó tự biết 
đã đến lúc ra đi, liền tập hợp tăng chúng rồi răn nhắc 
rằng: “Những nỗi khổ ở địa ngục, các ông không thể 
không sợ sệt; chín phẩm tòa sen nơi Tịnh độ, các ông 
không thể không gắng tu.” 

1  Kiếp thạch: cách nói dựa theo một ví dụ trong kinh Phật, có dẫn lại 
trong Trí Độ Luận, quyển 5. Đức Phật dùng thí dụ rằng, có một ngọn 
núi đá cao rộng đều 40 dặm, lại có một người trường thọ, cứ một 
trăm năm thì đến chỗ núi đá ấy, dùng tấm khăn lụa nhuyễn mềm 
mà quất vào núi đá cho mòn đi. Đến khi núi ấy mòn hết là một kiếp 
thạch. Người sau dùng danh từ này chủ yếu là để chỉ một quãng thời 
gian rất lâu.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

170

Ngài răn nhắc rồi liền dạy đệ tử cùng nhau lớn 
tiếng niệm Phật. Ngài quay về hướng Tây cung kính 
lễ lạy xong rồi viên tịch. Tăng chúng đều nghe có 
tiếng nhạc trời vọng từ phương Tây dần tới, hồi lâu 
mới dứt.

Đại sư Trí Khải

Đại sư Trí Khải1 sống vào đời Tùy, hiệu là Trí Giả. 
Từ thuở ấu thơ ngài đã biết lễ bái tượng Phật, gặp chư 
tăng liền chắp tay cung kính vái chào. Năm lên 18 
tuổi, ngài xuất gia tại chùa Quả Nguyện. Về sau lễ bái 
theo học với thiền sư Nam Nhạc Tuệ Tư.2 

Ngài từng soạn sớ giải kinh Thập lục quán (Quán 
kinh), Thập nghi luận và nhiều sách khác để xưng 
tán, xiển dương pháp môn Tịnh độ. 

Vào lúc sắp viên tịch, ngài nói với đệ tử: “Trần 
duyên đến đây đã dứt.” Nói rồi xướng đề kinh Thập 
lục quán. Sau đó lại dạy rằng: “Cõi Tây phương Tịnh 
độ, [nương theo nguyện lực của Phật A-di-đà nên] rất 
dễ vãng sinh, [chỉ tiếc cho chúng sinh đối với pháp môn 
này khó tin khó nhận, nên hóa ra vãng sinh] không 
được mấy người. Ngay khi tướng bánh xe lửa [cõi địa 
ngục] đã hiện ra, nếu biết khởi tâm cải hối còn được 
vãng sinh, huống chi người từ lâu tu tập giới định?” 

Đệ tử là Trí Lãng thưa hỏi: “Chưa biết đại sư được 
1 Đại sư Trí Khải (智顗) họ Trần, tên tự là Đức An, người Hoa Dung, Kinh 

Châu, nay là Tiềm Giang thuộc tỉnh Hồ Bắc. Cũng có tài liệu khác nói 
ngài là người Dĩnh Xuyên, nay thuộc tỉnh Hà Nam. Ngài sinh năm 538, 
viên tịch vào năm 597.

2 Thiền sư Nam Nhạc Tuệ Tư (南嶽慧思) họ Lý, người Vũ Tân, Dự Châu, 
nay thuộc tỉnh Hà Nam, sinh năm 515, viên tịch vào năm 577.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

171

địa vị thế nào?” Đại sư đáp: “Chỉ được vào hàng ngũ 
phẩm1 thôi.” Trong chốc lát lại nói: “Đại sĩ Quán Âm 
đã đến đón ta.” Nói xong, ngài xưng niệm Tam bảo 
rồi ngồi an nhiên thị tịch, như người nhập vào thiền 
định. 

Pháp sư Đăng

Pháp sư Đăng sống vào đời Tùy, khi giảng kinh 
Niết-bàn ở chùa Hưng Quốc, Tịnh Châu thường 
khuyên những người đến nghe kinh niệm Phật cầu 
vãng sinh. 

Vào niên hiệu Khai Hoàng năm thứ 12,2 ngài lâm 
chung, có mùi hương lạ tỏa lan khắp phòng. Đến lúc 
nhập quan lại có mây lành và hương thơm ở khắp 
quanh vùng. 

Hòa thượng Thiện Đạo

Hòa thượng Thiện Đạo sống vào đời Đường. 
Trong khoảng niên hiệu Trinh Quán,3 gặp được đạo 
tràng Cửu Phẩm của thiền sư Đạo Xước ở Tây Hà, hết 
sức vui mừng ngợi khen rằng: “Đây mới quả thật là 
pháp môn tiếp dẫn trọng yếu để được về nước Phật.” 

Từ đó ngài nỗ lực tu tập, ngày đêm hành trì lễ bái 
tụng kinh. Mỗi khi ngài nhập thất, quỳ gối niệm Phật 
đến kiệt sức mới thôi, bất kể thời tiết rét buốt hoặc 

1 Hàng ngũ phẩm, tức là Trung phẩm trung sinh, xếp thứ 5 trong chín 
phẩm.

2 Tức là năm 592.
3 Niên hiệu Trinh Quán kéo dài từ năm 627 đến năm 649.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

172

nóng bức. Lúc đi ra ngoài thì ngài luôn vì người khác 
giảng pháp Tịnh độ. Ngài tinh tấn như vậy, trong 
hơn ba mươi năm chưa một lần nào rơi vào trạng thái 
hôn trầm. Mỗi khi gặp món ăn ngon, ngài mang trả 
lại nhà bếp để dành cho người khác, còn tự mình chỉ 
dùng những món ăn đơn sơ, thô kém. Có người cúng 
dường tịnh tài, ngài sử dụng tất cả vào việc chép kinh 
A-di-đà, được mười vạn quyển, lại thực hiện các bức 
vẽ hình tướng Phật và các tích truyện được ghi chép 
trong Kinh điển, trước sau được ba trăm bức. Những 
người được Hòa thượng giáo hóa theo về pháp môn 
Tịnh độ rất đông. Trong số đó có những người tụng 
kinh A-di-đà lên đến mười vạn lần, hoặc đến năm 
mươi vạn lần; có người hành trì niệm Phật mỗi ngày 
đến một vạn Phật hiệu, có người niệm đến mười vạn 
Phật hiệu. Lại có những người chứng đắc Niệm Phật 
Tam-muội, có những người được vãng sinh Cực Lạc... 
số lượng rất nhiều, không thể ghi chép hết.

Hòa thượng có bài kệ khuyên người đời như sau:

Ngày qua ngày da nhăn tóc bạc,
Tháng năm tàn gối mỏi chân run.
Ví như được đầy nhà vàng ngọc,
Cũng làm sao tránh được bệnh suy?

Cứ xem như hưởng muôn khoái lạc,
Cuối cùng rồi chẳng khỏi vô thường.
Chỉ một đường tu hành thẳng tắt,
A-di-đà một niệm thoát trần.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

173

Một ngày nọ, ngài không bệnh, bỗng nhiên nói 
với mọi người: “Thân xác này thật đáng chán lìa. Nay 
ta về Tây phương Cực Lạc.” Nói rồi trèo lên cây liễu 
cao mà thị tịch. 

Vua Đường Cao Tông nghe biết sự việc, ban tặng 
cho ngôi chùa nơi ngài tu tập một tấm biển ngạch lớn 
đề hai chữ “Quang Minh”. 

Pháp sư Thiếu Khang

Pháp sư Thiếu Khang sống vào đời Đường, người 
xứ Tấn Vân, năm mười lăm tuổi đã học thông các 
kinh Pháp Hoa, Lăng Nghiêm... 

Vào khoảng niên hiệu Trinh Nguyên,1 ngài nhìn 
thấy bức văn tự bên trong chùa Bạch Mã phóng tỏa 
hào quang, liền đến xem mới biết đó là bài văn Hóa 
đạo Tây phương của Cố hòa thượng Thiện Đạo.

Khi ấy, ngài liền nguyện rằng: “Nếu tôi có duyên 
cùng pháp môn Tịnh độ, xin phóng quang lần nữa.” 
Lời nguyện vừa dứt, hào quang liền phóng chiếu 
chói sáng hơn trước. Ngài liền đến Trường An, chiêm 
ngưỡng lễ bái nơi thờ di ảnh của Hòa thượng Thiện 
Đạo, bỗng nhiên nhìn thấy di ảnh bay lên không 
trung. 

Về sau, ngài đến Tân Định khuyên dạy người 
niệm Phật. Trước tiên chỉ dạy trẻ con, em nào niệm 
một Phật hiệu thì cho một xu tiền. Thời gian sau thì 
tăng số lần lên, niệm đủ mười Phật hiệu sẽ cho một 
xu. [Dần dần mở rộng ra khuyên dạy hết thảy mọi 
1 Niên hiệu Trinh Nguyên đời Đường kéo dài từ năm 785 đến năm 805.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

174

người.] Được hơn một năm thì ở xứ ấy từ trẻ đến già, 
kẻ giàu người nghèo đều biết niệm Phật. 

Ngài lại đến núi Ô Long xây dựng đạo tràng Tịnh 
độ, khuyến khích mọi người cùng nhau tu học. 

Vào niên hiệu Trinh Nguyên năm thứ 21,1 ngày 
mồng ba tháng mười, ngài dặn dò lại với đại chúng 
kẻ tăng người tục, rằng: “Đối với cõi Tịnh độ, nên khởi 
tâm hâm mộ ưa thích, đối với cõi Ta-bà, nên khởi tâm 
chán lìa.” Nói xong, ngài phóng hào quang lạ cho mọi 
người đều nhìn thấy rồi thị tịch. 

Đại sư Hoài Ngọc

Đại sư Hoài Ngọc sống vào đời Đường, quê ở Đài 
Châu. Ngài thường mặc áo vải thô, mỗi ngày chỉ ăn 
một bữa, lại thường ngồi không nằm. Ngài tụng kinh 
A-di-đà đến ba mươi vạn lần, thời khóa niệm Phật 
mỗi ngày đến năm vạn Phật hiệu. 

Vào niên hiệu Thiên Bảo năm đầu tiên,2 ngài nhìn 
thấy hình tượng Phật A-di-đà và thánh chúng biến 
hiện khắp cả hư không, lại thấy một người mang đài 
sen bạc đến. Đại sư nói: “Ta một đời tinh tấn, nguyện 
được sinh đài sen vàng, vì sao lại không được?” Ngay 
khi ấy liền thấy đài sen bạc không còn nữa. 

Trải qua hai mươi mốt ngày sau, Đại sư lại nhìn 
thấy người mang đài hôm trước đến bảo rằng: “Ông 
đã có sự tinh tấn, được lên hàng Thượng phẩm, nên 
chuẩn bị tòa ngồi mà đợi.”

1 Tức là năm 805.
2 Tức là năm 742.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

175

Qua ba ngày sau nữa, có hào quang lạ bỗng dưng 
tỏa chiếu sáng rực trong phòng đại sư, ngài liền nói 
với đệ tử: “Ta sinh về Tịnh độ.” Nói rồi mỉm cười an 
nhiên thị tịch.

Quận Thái Thú khi ấy là Đoàn Công1 có làm bài 
kệ xưng tán rằng: 

Thầy ta một niệm lên sơ địa, 
Hai lần nhạc trỗi đón về Tây.
Chỉ riêng một cây hòe trước cửa, 
Oằn cành trĩu nặng bởi đài vàng. 

Đại sư Đạo Ngang

Đại sư Đạo Ngang sống vào đời Đường, quê ở 
quận Ngụy, thường giảng các kinh Hoa Nghiêm, Địa 
Luận... lại khuyên người cầu vãng sinh Tây phương 
Cực Lạc. 

Về sau, ngài biết thời điểm vãng sinh, nói trước là 
vào tháng tám sắp tới, nhưng không ai tin. Đến ngày 
mồng một tháng tám, ngài không bệnh, bỗng dưng 
hỏi người chung quanh đã đến giờ ngọ trai hay chưa, 
rồi lên tòa cao ngồi. Khi ấy, lò hương trầm không 
người đốt bỗng tự nhiên cháy lên, ngài tụ họp bốn 
chúng giảng giải Bồ Tát giới. Thuyết pháp vừa xong, 
bỗng thấy rất nhiều chư thiên hiện ra trên không 
trung, đàn sáo réo rắt, ngài liền bảo tăng chúng: 
“Chư thiên cõi trời Đâu-suất đến đón ta, nhưng cõi 
trời vẫn là gốc sinh tử, không phải tâm nguyện của 
ta. Ta vốn cầu vãng sinh Tây phương Cực Lạc, không 
1 Tức Đoàn Hoài Nhiên.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

176

biết vì sao không được toại nguyện.” Trong chốc lát, 
nhạc trời liền im tiếng, lại thấy có hương thơm, hoa 
đẹp cùng âm nhạc từ phương tây dần hiện đến, đầy 
cả hư không, rồi đến xoay quanh trên đỉnh đầu đại 
sư. Đại chúng nhìn lên chiêm ngưỡng, hết thảy mọi 
người đều kinh ngạc tán thán. Đại sư nói: “Thánh 
tướng Tịnh độ đã xuất hiện, ta đi đây.” Vừa nói xong, 
lư hương bỗng rơi khỏi tay, liền ở ngay trên tòa cao 
thị tịch. 

Đại sư Tăng Huyễn, Đại sư Khải Phương, Đại sư Viên 
Quả

Đại sư Tăng Huyễn sống vào đời Đường, quê ở 
Tịnh Châu. Đại sư buổi đầu tu học luôn niệm tưởng 
đến Bồ Tát Di-lặc, nguyện sinh lên cung trời Đâu-
suất. Đến năm chín mươi tuổi mới gặp ngài Đạo Xước, 
được nghe pháp môn Tịnh độ, liền chuyển tâm niệm 
Phật A-di-đà, mỗi ngày lễ lạy cả ngàn lượt, chuyên 
tâm không hề giải đãi. 

Sau đó, ngài có bệnh, liền bảo chúng đệ tử rằng: 
“Ta được đức Phật A-di-đà trao cho tấm y thơm, hai 
vị Bồ Tát Quán Âm, Thế Chí đều đưa tay báu ra đón. 
Nay ta đi đây.” Nói xong liền thị tịch, có mùi hương 
lạ lan tỏa chung quanh, trải qua bảy ngày vẫn chưa 
tan hết. 

Lúc bấy giờ có hai vị pháp sư là Khải Phương 
và Viên Quả đều chính mắt nhìn thấy Đại sư Tăng 
Huyễn vãng sinh, liền phát tâm dũng mãnh, nguyện 
vãng sinh Tây phương. 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

177

Cả hai vị đều chuyên tâm niệm Phật suốt cả ngày 
đêm, không hề bỏ sót. Một hôm bỗng nhìn thấy cảnh 
hồ bảy báu, ven bờ hồ có Phật A-di-đà và các vị đại sĩ 
cùng ngồi trên tòa báu. Hai vị cùng đảnh lễ. Đức Phật 
A-di-đà dạy rằng: “Bất kỳ ai niệm danh hiệu ta, đều 
được vãng sinh về cõi nước ta.” Lại nhìn thấy có ba 
bậc thềm báu, trên đó thấy một bậc chỉ toàn những 
người cư sĩ, một bậc gồm nửa tăng, nửa tục, còn một 
bậc chỉ thuần các vị tăng, tất cả đều là những người 
đã chí tâm niệm Phật được vãng sinh. 

Năm ngày sau đó, bỗng nghe có tiếng chuông, cả 
hai vị pháp sư đều cùng lúc thị tịch. 

Đại sư Thọ Hồng

Đại sư Thọ Hồng sống vào đời Đường, quê ở Phần 
Dương. Ngài chuyên tâm niệm Phật, cầu vãng sinh 
Tây phương Cực Lạc. Đến lúc lâm chung nhìn thấy 
đồng tử từ cõi trời Đâu-suất đến nghênh tiếp. Đại sư 
nói: “Ta nguyện vãng sinh Tây phương, không muốn 
sinh lên cõi trời.” Liền bảo đại chúng cùng niệm Phật. 
Không lâu sau, Đại sư bỗng nói: “Phật từ Tây phương 
đến.” Nói xong liền viên tịch. 

Đại sư Đại Hạnh

Đại sư Đại Hạnh sống vào đời Đường, cư trú ở 
Thái Sơn, tu tập sám pháp Phổ Hiền trong suốt ba 
năm, cảm ứng Bồ Tát Phổ Hiền hiện thân. 

Lúc tuổi già, Đại sư đứng trước Tạng kinh phát 
nguyện rồi đưa tay rút ngẫu nhiên một quyển, nhằm 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

178

quyển kinh A-di-đà. Từ đó, Đại sư ngày đêm chuyên 
tâm trì tụng, được hai mươi mốt ngày thì nhìn thấy 
mặt đất bằng lưu ly, bên trên có đức Phật A-di-đà và 
các vị Bồ Tát hiện thân. 

Vua Đường Hy Tông nghe biết chuyện ấy, ban 
chiếu thỉnh Đại sư vào cung, tôn xưng hiệu là Thường 
Tinh Tấn Bồ Tát. 

Một năm sau đó, Đại sư lại nhìn thấy đất bằng lưu 
ly hiện ra, ngay trong ngày hôm ấy liền thị tịch, có 
mùi hương lạ tỏa lan quanh đó suốt tuần, nhục thân 
để lại không hư hoại. 

Đại sư Minh Chiêm

Đại sư Minh Chiêm sống vào đời Đường, đến tuổi 
già mới lập nguyện vãng sinh Cực Lạc, chuyên tâm 
niệm Phật không thôi. Có người ngờ rằng Đại sư đã 
quá già, việc tu niệm Phật e rằng đã trễ. Đại sư nói: 
“Người niệm mười niệm thành công còn được gặp 
Phật, huống chi ta có gì phải lo?” 

Về sau, Đại sư có bệnh, bày tiệc chay ở chùa Hưng 
Thiện để từ biệt hết kẻ tăng người tục. Lúc bấy giờ, 
quan Bộc xạ1 Phòng Huyền Linh cùng Đỗ Như Hối 
đều có mặt. 

Đến lúc vừa quá ngọ, Đại sư chỉnh trang y phục, 
tư thế nghiêm trang, bắt đầu niệm Phật. Trong chốc 
lát đã vội nói: “Đức Phật đến rồi, cả hai vị đại sĩ cũng 

1 An Sĩ toàn thư dùng chữ này để chỉ chức vụ Tể tướng của Phòng 
Huyền Linh. Đúng ra, các danh xưng Tả, Hữu Bộc xạ sang đời Tống 
mới có.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

179

đến.” Liền đứng thẳng người chắp tay cung kính rồi 
thị tịch. 

Thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ 

Đại sư Vĩnh Minh sống vào thời Ngô Việt, người ở 
huyện Dư Hàng. Ban đầu, ngài làm quan giữ kho của 
huyện, nhân đó thường tự ý xuất tiền bạc trong kho 
đến Tây Hồ mua tôm cá... các loại vật mạng để phóng 
sinh. Sự việc bị phát hiện, y theo luật pháp phải chịu 
tử hình. Ngài nghe báo tin, vui mừng nói: “Lần này 
tuy phải chết nhưng tôi nhất định được sinh về Tây 
phương Cực Lạc, bởi số lượng vật mạng tôi đã phóng 
sinh nhiều đến nỗi không thể biết đã đến bao nhiêu 
ngàn vạn...”

Tiền Mục Vương [nghe biết rõ sự việc liền] đặc 
biệt ban lệnh đặc xá cho ngài, thuận cho phép xuất 
gia theo ý nguyện, lại ban cho tên hiệu là Diên Thọ.

Ngài xuất gia theo học với thiền sư Tứ Minh Thúy 
Nham, tham học thêm với Thiều Quốc sư ở núi Thiên 
Thai, nhận biết được ý chỉ tâm yếu của Thiền tông. 

Về sau, ngài về trụ trì chùa Vĩnh Minh, chuyên 
tu theo pháp môn Tịnh độ, thực hành nhiều phước 
nghiệp. Mỗi buổi tối ngài một mình vào núi đi kinh 
hành niệm Phật, người quanh đó đều nghe có tiếng 
nhạc trời giữa không trung. Vua Ngô Việt là Trung Ý 
Vương [Tiền Hoằng Thục] xưng tán rằng: “Từ xưa, 
những người cầu vãng sinh Tây phương chưa có ai 
được chuyên tâm tha thiết đến như vậy.” Vua liền cho 
xây điện Tây Phương Hương Nghiêm để thành tựu 
chí nguyện của ngài. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

180

Vào niên hiệu Khai Bảo năm thứ 8,1 ngày 26 tháng 
2, sáng sớm ngài đốt hương cáo chúng, xong ngồi kiết 
già mà tịch. 

Về sau, có một vị tăng đến từ Lâm Xuyên, ở lại 
đó và hằng ngày đều cung kính đi nhiễu quanh tháp 
của Đại sư, trải qua nhiều năm như vậy. Có người thấy 
lạ hỏi nguyên do, vị tăng ấy đáp: “Tôi có lần bị bệnh 
suýt chết, thần thức đã xuống đến âm ty, nhìn thấy 
điện bên trái có tượng một vị tăng, Diêm vương mỗi 
ngày hai buổi đều cung kính lễ bái. Tôi hỏi thầm một 
người về pho tượng, người ấy nói: “Đó là thiền sư Vĩnh 
Minh Diên Thọ ở Hàng Châu. Ngài đã vãng sinh Tây 
phương Cực Lạc vào hàng thượng phẩm, Diêm vương 
kính trọng đức hạnh của ngài nên lễ kính.” 

Đại sư Chí Thông

Đại sư Chí Thông, họ Thạch, sống vào đời Tấn, 
người huyện Phụng Tường. Nhân gặp được nghi 
thức tu tập Tịnh độ của Đại sư Trí Giả, ngài hết sức 
vui mừng thích thú. [Để tỏ lòng tôn kính nên] từ đó 
không bao giờ quay mặt về hướng tây khạc nhổ, 
không bao giờ ngồi quay lưng về hướng Tây. Đại sư 
hết lòng chuyên tâm niệm Phật. 

Về sau, ngài nhìn thấy tướng bạch hạc, khổng 
tước hiện thành hàng, bay quanh đến hướng tây thì 
hạ xuống, lại thấy có hoa sen nở ra khép lại ngay trước 
mặt mình. Đại sư liền nói: “Bạch hạc với khổng tước, 
đều là cảnh ở Tịnh độ. Hoa sen tỏa sáng, đó là nơi ta 

1 Tức là năm 975.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

181

được sinh về. Tịnh độ đã hiển hiện tại đây rồi.” Ngay 
khi ấy ngài liền lễ Phật rồi thị tịch.

Vào lúc trà-tỳ nhục thân,1 có mây lành năm sắc 
hiện ra che phủ bên trên thân ngài. Trà-tỳ xong, nhìn 
thấy xá lợi xếp thành hàng rất nhiều.  

Pháp sư Viên Tịnh Thường 

Pháp sư Viên Tịnh Thường sống vào đời Tống, 
quê ở Tiền Đường, xuất gia từ năm bảy tuổi. 

Vào khoảng niên hiệu Thuần Hóa,2 Đại sư ở chùa 
Nam Chiêu Khánh, rất mến mộ đạo phong của Đại sư 
Tuệ Viễn nơi Lô Sơn trước đây, phát tâm trích huyết 
chép một phẩm Tịnh Hạnh trong kinh Hoa Nghiêm 
để tỏ lòng thành, hồi hướng vãng sinh Tây phương 
Cực Lạc.

Ngài lập Hội niệm Phật [giống như Đại sư Tuệ 
Viễn trước đây,] các quan đại phu tham gia vào Hội 
đều tự xưng là đệ tử Tịnh Hạnh. Trong số đó, Văn 
Chính Công Vương Đán là người đứng đầu. Có lúc, 
các vị công khanh quan chức tham gia Hội lên đến 
120 người, các vị tỳ-kheo nhiều đến cả ngàn người.

Quan Hàn lâm là Tô Dị Giản viết bài tựa cho 
phẩm kinh Tịnh Hạnh, có đoạn rằng: “Tôi sẵn lòng 
trải tóc lót dưới chân người, khoét thịt trong thân để 
cầu được nghe pháp, quyết không từ nan, huống gì 
chút học thức thô lậu cạn cợt này, lẽ nào lại tiếc giữ.”

1 Tức là làm lễ hỏa táng.
2 Tức là trong khoảng từ năm 990 đến năm 994.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

182

Vào niên hiệu Thiên Hy năm thứ tư,1 ngày 12 
tháng giêng, ngài đoan nghiêm ngồi niệm Phật. 
Không lâu, bỗng nói rằng: “Đức Phật đến rồi.” Liền 
an nhiên thị tịch.   

Đại sư Tịnh Quán

Đại sư Tịnh Quán sống vào đời Tống, tu tập nơi 
am Tịch Quang ở Gia Hòa. Ngài tu tập hành trì sám 
pháp Tịnh Độ trải qua hơn mười năm. Một hôm, ngài 
gọi đệ tử bảo rằng: “Qua hai mươi bảy ngày nữa, ta 
sẽ đi.” 

Hai ngày trước kỳ hạn ấy, Đại sư bỗng nhìn thấy 
hoa sen hồng hiện ra. Qua hôm sau lại thấy hoa sen 
vàng, hiện đầy khắp quanh phòng, mỗi đóa sen đều 
có một đồng tử hóa thân ngồi trên, có dải lụa đẹp thắt 
quanh lưng. Sang ngày tiếp theo vừa đúng kỳ hẹn, 
ngài đến trước bàn thờ Phật ngồi nghiêm trang, bảo 
đại chúng niệm Phật, trong giây lát liền thị tịch. 

Sám chủ Từ Vân

Đại sư Tuân Thức được người đương thời tôn 
xưng là Từ Vân Sám chủ,  sống vào đời Tống, quê ở 
Đài Châu, huyện Lâm Hải. Ngài học theo công hạnh 
người xưa, nổi danh khắp cả hai vùng Chiết Đông và 
Chiết Tây. 

Đại sư chuyên tu pháp môn Tịnh độ, thường hành 
trì pháp Tam-muội Bát-chu, trải qua chín mươi ngày 

1 Tức là năm 1020.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

183

đêm không ngủ nghỉ,1 da dưới hai bàn chân rách cả, 
lại liên tục nôn ra máu. Đến đêm, Đại sư nằm mộng 
thấy Bồ Tát Quán Thế Âm đưa tay chỉ vào miệng, lại 
dùng nước cam lộ rảy lên thân, liền cảm thấy thân 
tâm mát mẻ, bệnh tật đều tiêu mất. 

Đại sư có soạn các sách Tịnh độ quyết nghi hạnh 
nguyện và Tịnh độ sám pháp, lưu hành khắp nơi. 

Vào ngày Đại sư viên tịch, ngài dâng hương lễ 
Phật, phát nguyện vãng sinh Tây phương Cực Lạc, 
đến tối thì viên tịch. Nhiều người đều nhìn thấy một 
ngôi sao lớn rơi xuống ngọn núi Linh Thứu. 

Thiền sư Viên Chiếu Tông Bản

Thiền sư Tông Bản sống vào đời Tống, quê ở 
huyện Vô Tích, Thường Châu. Buổi đầu ngài tham 
học với thiền sư Thiên Y Nghĩa Hoài, khi niệm Phật 
có phần nhận hiểu tỉnh ngộ. Sau dời đến Tịnh Từ, 
rồi lại phụng chiếu đến Đông kinh, vào cung vua để 
giảng về yếu chỉ thiền học. Tuy vậy, thường ngày ngài 
vẫn âm thầm tu theo Tịnh độ.

Pháp sư Lôi Phong có lần xuất thần đến được cõi 
Cực Lạc, nhìn thấy một đóa sen rất đẹp liền hỏi, có 
người đáp: “Hoa ấy đợi thiền sư Tông Bản sinh về.”

Lại có lần Tư Phúc Hy Công tìm đến lễ bái ngài 
rồi dâng cúng vàng, có người hỏi nguyên do, ông nói: 
1 Người tu tập pháp Tam-muội Bát-chu nếu thành tựu có thể nhìn thấy 

chư Phật hóa hiện ngay trước mắt. Khi thực hành chọn một chu kỳ là 
từ 7 đến 90 ngày, hành giả từ sáng đến tối ngoài giờ ăn thì liên tục đi 
kinh hành hoặc đứng nghiêm trang niệm danh hiệu đức Phật A-di-đà, 
lúc đi lúc đứng đều chuyên tâm niệm, không hề giải đãi.  



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

184

“Tôi nhập định nhìn thấy một đóa hoa sen vàng, có 
người nói là đợi ngài Tông Bản vãng sinh. Lại thấy 
vô số những hoa sen khác, trong đó có những hoa bị 
héo úa, có người nói: Đó là những người đã thối tâm 
sa đọa. Nhân đó tôi liền hỏi: Ngài Tông Bản vốn tu 
theo Thiền tông, vì sao được nêu tên nơi Tịnh độ? Có 
người đáp rằng: Tuy ở trong Thiền tông nhưng ngài 
vẫn kiêm tu Tịnh độ.”

Về sau, đến thời điểm lâm chung, ngài an nhiên 
ngồi ngay ngắn thị tịch. Vua ban tên thụy là Viên 
Chiếu Thiền sư. 

Đại sư Cửu Pháp Hoa

Đại sư Khả Cửu sống vào đời Tống, cư trú ở Minh 
Châu. Ngài thường tụng kinh Pháp Hoa, phát nguyện 
vãng sinh về Tịnh độ, nên người đời gọi ngài là Đại sư 
Cửu Pháp Hoa. 

Vào niên hiệu Nguyên Hữu thứ 8,1 Đại sư đã 81 
tuổi, một hôm ngồi ngay ngắn thị tịch. Qua ba hôm 
sau bỗng sống lại, bảo mọi người rằng: “Ta đã thấy 
cảnh Tịnh độ, so với trong kinh mô tả đều phù hợp, 
trên mỗi đài sen đều có nêu tên người sẽ được sinh 
về. Ta có thấy một đài sen vàng ghi tên Huân Công ở 
viện Quảng Giáo, phủ Thành Đô, lại có một đài ghi 
tên Tôn Thập Nhị Lang ở Minh Châu, một đài nữa 
ghi tên Khả Cửu. Ngoài ra còn thấy một đài bạc ghi 
tên Từ Đạo Cô ở Minh Châu.” Nói xong liền thị tịch. 

1 Tức là năm 1093.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

185

Năm năm sau, Từ Đạo Cô viên tịch, có hương 
thơm lạ lan tỏa khắp phòng. 

Mười hai năm sau, Tôn Thập Nhị Lang qua đời, 
người ta nghe có tiếng nhạc trời nghênh đón, đều 
đúng như Đại sư đã báo trước. 

Việc hoa sen nơi Cực Lạc sẵn đề tên, có người nghi 
hoặc cho là khó tin. Nhưng xét đến việc Đại sư ngồi mà 
thị tịch, rồi sống lại mà nói trước việc của nhiều năm 
sau đều đúng thật, như thế lẽ nào chưa đủ để tin sao? 

Đại sư Tiệt Lưu

Đại sư họ Tưởng, tên Hạnh Sách,1 là con thứ tám 
của quan Tư Nông ở Nghi Hưng vào cuối đời Minh. 

Cha ngài được tôn xưng là Tiên sinh Lộc Trường,2 
một hôm nằm mộng thấy Đại sư Hám Sơn3 đi thẳng 
vào phòng ngủ, bỗng dưng có người đến báo tin vợ 
ông là Dương phu nhân đã sinh con trai, sau này 
chính là Đại sư. 

Năm ngài được 18 tuổi thì mất cha. Tang lễ vừa 
xong, ngài xin theo Hòa thượng Nhược Am xuất gia. 
Về sau, ngài nhận lời thỉnh của viện Phổ Nhân ở Ngu 
Sơn, đến đó xiển dương pháp môn Tịnh độ. Ngài đặt 
ra thời khóa sáu thời niệm Phật mỗi ngày, đều đặn 
một vạn Phật hiệu, dù bận rộn đến đâu cũng không 
bỏ sót. 
1 Đại sư sinh năm 1626, viên tịch vào năm 1682.
2 Tiên sinh Lộc Trường tức Tưởng Toàn Xương, là bậc lão nho ở Nghi 

Hưng, từng kết giao rất thân thiết với bốn vị đại sư nổi tiếng cuối đời 
Minh là Đại sư Hám Sơn, Đại sư Liên Trì, Đại sư Chân Khả và Đại sư 
Ngẫu Ích.

3 Đại sư Hám Sơn vừa viên tịch trước đó 3 năm.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

186

Đại sư có soạn một tập Liên Tạng, nội dung 
khuyên răn những người xuất gia. 

Vào niên hiệu Khang Hy năm thứ 19,1 ngày mồng 
9 tháng 7, Đại sư không bệnh, an nhiên ngồi ngay ngắn 
thị tịch.2

Chuyện vãng sinh của ni giới

Ni sư Đại Minh

Ni sư Đại Minh sống vào đời Tùy, mỗi khi vào 
thất lễ bái niệm Phật thì trước hết thay y phục sạch sẽ, 
miệng ngậm trầm hương. Tùy Văn Đế về sau hết sức 
kính trọng Ni sư. 

Vào ngày ni sư thị tịch, đại chúng đều cảm nhận 
mùi trầm hương tỏa lan khắp quanh phòng, trong 
chốc lát bỗng có ánh hào quang rực rỡ hiện thành 
từng vầng, lớp lớp như mây, hướng về phương Tây 
rồi mờ nhạt dần. 

Ni sư Tịnh Chân

Ni sư Tịnh Chân sống vào đời Đường, trú ở chùa 
Tích Thiện, Trường An, đắp y bằng vải vụn, hằng ngày 
đi khất thực. 

Ni sư tụng kinh Kim Cang đến mười vạn lượt, 
hằng ngày chuyên tâm niệm Phật. Một hôm, ni sư 

1 Tức là năm 1680.
2 Chúng tôi có lược bỏ 3 dòng nguyên tác Hán văn vì nội dung không 

còn thích hợp.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

187

nói với đệ tử: “Trong vòng năm tháng ta đã được thấy 
Phật mười lần, lại có hai lần thấy đồng tử đùa vui 
trên hoa sen báu. Ta được vãng sinh vào hàng thượng 
phẩm.”

Ni sư vừa nói xong thì ngồi kiết già nghiêm trang 
thị tịch, ánh tường quang tỏa sáng cả phòng. 

Ni sư Ngộ Tánh

Ni sư Ngộ Tánh sống vào đời Đường, ở Lô sơn tu 
pháp môn niệm Phật, kiên trì phát nguyện vãng sinh.

Một hôm, bỗng nghe trên không trung vang tiếng 
nhạc, ni sư bảo đệ tử quanh mình rằng: “Ta được vãng 
sinh vào hàng trung phẩm, nhìn thấy được những 
người cùng chí hướng tinh tấn niệm Phật đều có hoa 
sen đợi nơi Cực Lạc. Các con mỗi người đều phải tự 
nỗ lực.” 

Nói xong liền thị tịch. 

Ni sư Năng Phụng

Ni sư Năng Phụng sống vào đời Tống, quê ở Tiền 
Đường. Ni sư chuyên tu theo pháp môn Tịnh độ, đã 
từng nằm mộng thấy hào quang của Phật chiếu vào 
thân mình. 

Đến khi ni sư nghe được tiếng lành giữa không 
trung, liền nói với đồ chúng: “Đã đến lúc ta vãng sinh 
rồi.” 

Trong phút chốc, đồ chúng bỗng nghe tiếng niệm 
Phật của ni sư hết sức mạnh mẽ, nhìn lại thì đã thấy ngài 
ngồi yên chắp tay hướng về phương Tây mà thị tịch, 
hương thơm lạ tỏa lan khắp phòng, lại có tiếng nhạc xa 
dần về phương Tây rồi mất. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

188

Ni sư Pháp Tạng

Ni sư Pháp Tạng sống vào đời Tống, ở Kim Lăng. 
Ni sư chuyên cần quyết chí niệm Phật, không quan 
tâm vướng bận mọi việc bên ngoài. 

Một đêm, ni sư nhìn thấy đức Phật A-di-đà và các 
vị Bồ Tát đến, ánh hào quang rực sáng vi diệu, liền 
chắp tay niệm Phật mà thị tịch.1 

Lời bàn

Đại sư Liên Trì nói rằng: “Khi đức Phật cho phép 
di mẫu xuất gia, có than rằng Chánh pháp do đây 
sẽ diệt mất sớm hơn. Ví như phụ nữ xuất gia tất cả 
đều được như năm vị nêu trên, thì Chánh pháp lại 
càng xương thịnh biết bao. Chỉ tiếc là việc đời không 
thể được như thế, nên lời báo trước của Phật quả thật 
không sai.”

Chuyện vãng sinh của vua quan
Vua Ô-trường2 

Vua Ô-trường, mỗi khi có được chút thời gian rảnh 
rỗi sau khi giải quyết muôn ngàn công việc của đất 
nước, rất thích học hỏi Phật pháp. Vua thường nói 

1 Chúng tôi lược bỏ hai dòng trong nguyên tác Hán văn vì nội dung 
không còn thích hợp.

2 Nguyên tác dùng Ô-trường (烏萇), là phiên âm từ Phạn ngữ Udyāna, 
cũng đọc là Úc-địa-dẫn-na. Ngài Huyền Trang trong Tây Vực Ký gọi 
nước này là Ô-trượng-na. Đây là một quốc gia thời cổ đại thuộc miền 
bắc Ấn Độ, được biết đến đạo Phật từ rất sớm, nhưng về sau có 
khuynh hướng tu tập theo Tiểu thừa nhiều hơn. Đại sư Liên Hoa Sinh 
(Padmasambhava) là người nước này, đến truyền pháp tại Tây Tạng.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

189

với các quan hầu cận rằng: “Trẫm tuy làm vua hưởng 
nhiều phước báu, được vui thích, nhưng cũng không 
thể tránh được vô thường. Được nghe rằng cõi nước 
Cực Lạc của đức Phật A-di-đà ở phương Tây là nơi yên 
nghỉ được, trẫm phát nguyện vãng sinh về cõi ấy.” 

Do đó, vua kiên trì tu tập, ngày đêm sáu thời 
kinh hành niệm Phật. Mỗi lần trai tăng cúng dường, 
đích thân đức vua và hoàng hậu lo việc dâng thức ăn, 
trong suốt ba mươi năm chưa từng bỏ sót. 

Khi vua sắp băng hà, sắc mặt tươi nhuận vui vẻ, 
mọi người đều nhìn thấy hóa Phật đến đón, cùng với 
rất nhiều điềm lành. 

Ngụy Thái tử

Ngụy Thái tử đời Tống, cùng với hai con trai và 
một con gái là quận chúa đều tu theo pháp môn Tịnh 
độ, chỉ riêng người vợ không chịu tu. 

Quận chúa chết sớm, sau khi chết được bảy ngày 
bỗng nhiên sống lại, nói với người mẹ rằng: “Con nhìn 
thấy trong hồ bảy báu ở Tây phương có sẵn hoa sen 
đợi cha và hai anh, về sau sẽ vãng sinh lên đó. Chỉ có 
mẹ không thấy có hoa sen, nên con tạm quay lại báo 
cho mẹ biết, xin mẹ sớm phát tâm niệm Phật.” Vừa nói 
xong lại nhắm mắt qua đời. 

Người mẹ nhân việc đó liền nhanh chóng phát 
khởi niềm tin, niệm Phật không mệt mỏi. Về sau, cả 
nhà họ đều lần lượt qua đời trong tư thế ngồi lặng an 
nhiên, khi lâm chung cũng đều có nhiều điềm lành. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

190

Tham quân Lưu Di Dân

Đời Tấn có Lưu Di Dân, quê ở Bành Thành, vốn 
là hậu duệ của Sở Nguyên Vương. Di Dân mồ côi cha 
từ nhỏ, nuôi dưỡng mẹ nổi tiếng hiếu hạnh. Ban đầu 
nhận chức Phủ Tham quân, sau về ở ẩn. Hai người 
Tạ An, Lưu Dụ cùng tiến cử nhưng ông không nhận 
lời, vào Lô sơn tham gia Bạch Liên xã của Đại sư Tuệ 
Viễn, chuyên tâm bền chí niệm Phật, trải qua thời 
gian rất lâu chưa từng biếng trễ. 

Ông có lần đang nhập định bỗng thấy hào quang 
của Phật chiếu sáng mặt đất, biến thành sắc vàng. Ở 
trong núi được mười lăm năm, nhìn thấy đức Phật 
A-di-đà phóng hào quang từ khoảng giữa hai chân 
mày chiếu đến, rồi đưa tay vỗ về. Ông chắp tay thành 
khẩn nguyện: “Nguyện được Như Lai dùng tay xoa 
đầu con, lấy y che thân con.” Nguyện vừa dứt, đức 
Phật liền đưa tay xoa đầu, lấy y che thân ông. 

Một đêm nọ, ông lại mộng thấy đức Phật A-di-đà 
có vầng hào quang tròn quanh đầu, nơi ngực có chữ 
vạn, đưa tay chỉ vào nước trong hồ có đủ tám công 
đức, bảo ông uống vào. Di Dân uống nước thấy vị 
ngon ngọt. Đến khi tỉnh giấc bỗng có mùi hương lạ 
tỏa ra từ các lỗ chân lông, ông liền nói với mọi người: 
“Duyên Tịnh độ đã đến.” 

Ông liền thắp hương đối trước tượng Phật khấn 
nguyện rằng: “Con nhờ nghe theo lời dạy của đức 
Phật Thích-ca, mới biết có Phật A-di-đà. Nay nguyện 
dâng hương này, trước cúng dường đức Phật Thích-
ca, sau cúng dường đức Phật A-di-đà, cùng bản kinh 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

191

Diệu Pháp Liên Hoa. Nguyện cho hết thảy hữu tình 
đều được sinh về Tịnh độ.” Khấn nguyện xong liền 
chắp tay quay mặt về hướng Tây mà qua đời. 

Huyện úy Mã Tử Vân

Mã Tử Vân sống vào đời Đường, được tiến cử vào 
hàng hiếu liêm,1 nhận chức quan Huyện úy. Một lần 
ông mang tiền thu thuế của dân về Kinh đô giao nạp, 
gặp gió lớn chìm thuyền mất sạch, liền bị khép tội bắt 
giam.

Trong thời gian ở tù, ông chuyên tâm niệm Phật, 
trải qua 5 năm liền được ân xá, thả ra. Từ đó, ông vào 
chùa Nam Lăng Sơn ở ẩn, chuyên tâm tu tập.

Một hôm, ông không bệnh, bỗng nói với người 
chung quanh rằng: “Tôi một đời tinh tấn chuyên cần 
niệm Phật, nay tịnh nghiệp đã thành tựu, sắp vãng 
sinh về Cực Lạc.”

Hôm sau, ông tắm rửa, thay y phục sạch sẽ, ngồi 
ngay ngắn chắp tay niệm Phật. Bỗng có mùi hương 
thơm lạ tỏa lan khắp trong phòng, ông vui mừng nói: 
“Phật đến đón tôi rồi.” Vừa nói xong thì qua đời. 

Quan trợ giáo Trương Địch

Trương Địch sống vào đời Tống, quê ở Tiền 
Đường. Ông làm quan Trợ giáo, thọ giới Bồ Tát với 

1 Nguyên tác dùng 舉孝廉 (cử hiếu liêm). Hai chữ hiếu liêm cũng được 
dùng chỉ người thi đỗ tú tài, nhưng ở đây là “cử hiếu liêm” nên là 
người nhận được danh hiệu đó qua hình thức tiến cử. Đây là những 
người hiếu nghĩa, liêm khiết, gọi chung là hiếu liêm, sau khi được tiến 
cử sẽ bổ nhiệm vào các chức quan.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

192

Luật sư Viên Tịnh. Ông tìm hiểu về pháp môn Tịnh 
độ rồi quyết chí tu tập, nguyện vãng sinh về Cực Lạc. 

Mỗi thời khóa niệm Phật, ông đều gắng sức niệm 
thật rõ tiếng, niệm cho đến khi tắt tiếng mới thôi. Một 
hôm, ông nói với ngài Viên Tịnh: “Con nhập định 
nhìn thấy chim tần-già màu trắng, bay lượn ngay 
trước mắt.” 

Ba năm sau, ông ngồi ngay ngắn quay mặt về 
hướng Tây, an nhiên niệm Phật mà qua đời. 

Tiến sĩ Vương Long Thư

Vương Nhật Hưu sống vào đời Tống, người đất 
Long Thư. Ông là người ngay thẳng, giản dị mà thanh 
khiết, sức học thông bác kinh sử. 

Một hôm, ông mang sách vở trong nhà vất bỏ hết, 
nói rằng: “Những thứ này đều là tập khí nghiệp căn, 
không phải pháp cứu cánh. Tôi từ nay quyết hướng 
về Tây phương Cực Lạc.” 

Từ đó, ông tinh tấn niệm Phật. Năm ông 60 tuổi 
vẫn mặc áo vải thô, ăn uống sơ sài, mỗi ngày lạy Phật 
một ngàn lạy, đến giữa đêm mới ngả lưng nằm ngủ. 

Ông có soạn bài văn Tịnh độ để khuyên người đời 
tu theo pháp môn niệm Phật.1 

Trước khi mất ba ngày, ông từ biệt tất cả bạn bè 
quen biết. Đến ngày ra đi, ông vẫn đọc sách như 

1 Tức là bài Long Thư Tịnh độ văn (龍舒淨土文) rất nổi tiếng. Người đời 
sau có thêm vào nội dung rồi lưu hành gọi là Long Thư tăng quảng 
Tịnh độ văn (龍舒增廣淨土文), hiện còn trong Đại Chánh tạng, thuộc 
Tập 47, kinh số 1970, bắt đầu từ trang 251, tờ a.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

193

thường. Đọc sách xong, đến thời khóa lễ bái niệm 
Phật như hằng ngày, ông bỗng cất giọng niệm lớn 
tiếng “A-di-đà Phật” rồi nói: “Phật đến đón tôi.” Vừa 
nói xong thì vẫn đứng yên ngay ngắn mà tịch.1 

Quan Đại phu Cát Phồn

Cát Phồn sống vào đời Tống, quê ở Trừng Giang. 
Ông đỗ đạt từ lúc còn trẻ tuổi, làm quan đến chức 
Triều Tán Đại phu. Khi ông nhậm chức các nơi, dù ở 
nơi làm việc hay nhà riêng đều cho xây dựng một tịnh 
thất, an trí tượng Phật. Thường ngày ông đều vào thất 
ấy lễ bái, tụng kinh, niệm Phật. Có lần cảm ứng xá lợi 
từ trên không trung rơi xuống.

Bình sinh ông thường khuyên dạy người khác tu 
theo pháp môn Tịnh độ. Rất nhiều người nghe theo 
lời khuyên của ông mà phát tâm tu tập, có cả hàng 
xuất gia cũng như tại gia.

Về sau ông không có bệnh, ngồi an nhiên quay 
mặt về hướng Tây mà qua đời.2 

Quan Đề hình Dương Vô Vi

Dương Kiệt sống vào đời Tống, quê ở châu Vô Vi 
nên lấy hiệu là Vô Vi tử. 

Ông đỗ đạt từ khi còn trẻ, làm quan đến chức 
Thượng Thư Chủ khách lang, quản lý việc hình ngục 
ở cả hai tỉnh Chiết Đông và Chiết Tây. 

1 Chúng tôi có lược bỏ một dòng trong nguyên tác Hán văn vì nội dung 
không còn phù hợp.

2 Chúng tôi có lược bỏ một dòng trong nguyên tác Hán văn vì nội dung 
không còn thích hợp.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

194

Ông tôn sùng Phật pháp, sáng tỏ được lẽ thiền, 
nhưng thường cho rằng [khó thích hợp với] căn tánh 
tất cả chúng sinh, vì có kẻ nhanh lẹ sáng suốt, lại có 
người trì độn u mê, chỉ riêng pháp môn Tịnh độ là 
dễ hiểu dễ làm. Ông từng viết lời tựa cho các sách 
Thiên Thai thập nghi luận, Tịnh Độ quyết nghi tập, 
nội dung đều xiển dương pháp môn Tịnh độ. 

Về già, ông vẽ tranh tượng đức Phật A-di-đà 
cao một trượng sáu thước, tùy duyên hạnh mà cúng 
dường. Khi lâm chung chiêu cảm Phật đến đón, ông 
ngồi yên an nhiên mà tịch. 

Lộ công Văn Ngạn Bác 

Văn Ngạn Bác sống vào đời Tống, tin sâu Tam 
bảo, chuyên tu pháp môn niệm Phật. Thời gian ông 
cư trú ở Kinh đô, có cùng với Pháp sư Tịnh Nghiêm 
lập hội niệm Phật, những người tham gia được sự 
giáo hóa lên đến cả vạn người. Đương thời, giới trí 
thức quan chức từng có bài kệ ngợi khen ông rằng: 

Lộ công hùng đảm sánh ngang trời, 
Tây phương dẫn dắt mười vạn người; 
Không chỉ riêng mình tìm lẽ sống, 
Muôn kẻ nhờ ông thoát luân hồi. 

Ngày lâm chung, ông không bệnh, an nhiên niệm 
Phật mà đi. 

Thiếu sư Chung Ly 

Chung Ly Cẩn sống vào đời Tống, trong thời gian 
giữ chức Đề Hình ở Chiết Tây gặp được Sám chủ Từ 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

195

Vân, nhờ đó phát khởi niềm tin sâu xa vào pháp môn 
Tịnh độ. Sau ông làm tri phủ Khai Phong, lo việc 
công hết sức tận tụy, nhưng khi về nhà không quên 
niệm Phật. 

Một hôm, vào lúc giữa đêm ông bỗng gấp rút gọi 
người nhà đến, giúp ông tắm rửa, thay y phục. Sau 
đó, ông ngồi an nhiên niệm Phật mà tịch. 

Người trong nhà tất cả đều nhìn thấy ông ngồi trên 
tòa hoa sen màu xanh, có nhạc trời nghênh đón đi về 
hướng Tây. 

Quận thú Tiền Tượng Tổ

Tiền Tượng Tổ sống vào đời Tống, hiệu Chỉ Am. 
Trong thời gian làm Quận thú Kim Lăng, ngoài 
những lúc lo việc công, ông chuyên tâm niệm Phật 
không ngừng nghỉ. Tại Hương Châu ông từng xây 
dựng hơn mười nhà tiếp khách cho các am viện, đều 
lấy tên chung là Tịnh độ Cực Lạc. 

Sau khi ông từ chức Tả Thừa tướng về quê, lại càng 
chuyên tâm niệm Phật nhiều hơn nữa. Vào tháng 2 
niên hiệu Gia Định năm thứ tư,1 ông có bệnh nhẹ, bảo 
người nhà mang giấy bút đến viết kệ để lại. Xong, 
ông ngồi kiết già mà tịch. Về sau có người nằm mộng 
thấy ông sinh về Tây phương thành Bồ Tát Từ Tế. 

Quan Thị Lang Vương Mẫn Trọng 

Vương Cổ sống vào đời Tống, tên tự là Mẫn Trọng, 
làm quan Lễ Bộ Thị Lang.Ông thương người yêu vật, 
1 Tức là năm 1211.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

196

gia đình đã bảy đời không phạm giới sát. Ông có sự 
khế hợp sâu xa yếu chỉ thiền tông, nhưng lại hướng 
tâm về Tịnh độ. Ông có trước tác sách Trực chỉ Tịnh 
độ quyết nghi tập, 3 quyển, rộng khuyên mọi người 
niệm Phật. 

Ông chuyên tâm niệm Phật, dù khi đi đứng nằm 
ngồi đều lấy việc niệm Phật quán tưởng làm chỗ lưu 
tâm, trên tay không lúc nào rời xâu chuỗi hạt. 

Khi lâm chung, ông tắm rửa thay y phục sạch sẽ, 
ngồi an nhiên niệm Phật rồi tịch.1 

Chuyện vãng sinh của hàng cư sĩ

Chu Tục Chi

Chu Tục Chi sống vào đời Tấn, quê ở Nhạn Môn. 
Năm mười hai tuổi đã học thông cả Ngũ kinh, Ngũ 
vĩ,2 xưng hiệu là Thập Kinh Đồng Tử. Các vị công 
khanh quan chức nhiều lần mời thỉnh nhưng ông đều 
không đến. 

Ông thờ ngài Tuệ Viễn ở Lô Sơn làm thầy, tham 
gia vào Bạch Liên xã niệm Phật. Khi Văn Đế vừa lên 
ngôi, ban chiếu triệu ông vào cung đối đáp. Sau khi 
trò chuyện với ông, hoàng đế hết sức vui mừng. Người 
đời bấy giờ tôn xưng ông là Thông Ẩn Tiên sinh. 

Về sau ông vào ở Chung Sơn, chuyên tâm niệm 
1 Chúng tôi có lược bỏ 1 dòng trong nguyên tác Hán văn vì nội dung 

không còn thích hợp.
2 Ngũ kinh: gồm Kinh Thi, Kinh Thư, Kinh Dịch, Kinh Lễ và Kinh Xuân 

Thu. Mỗi bộ sách này đều có một quyển sách phụ để giảng rộng nội 
dung, gọi là “vĩ”. Vì thế Ngũ kinh có kèm theo Ngũ vĩ.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

197

Phật, càng già càng thêm chuyên cần. Một hôm, ông 
bỗng nhìn lên không trung mà nói: “Phật đến đón 
ta.” Liền chắp hai tay cung kính rồi tịch. 

Tống Mãn

Tống Mãn sống vào đời Tùy, quê ở Thường Châu. 
Ông niệm Phật bằng phương pháp đếm hạt đậu, được 
đến ba mươi thạch.1 

Vào tháng 9 niên hiệu Khai Hoàng năm thứ 8,2 
sau khi lo việc trai tăng xong, ông ngồi an nhiên mà 
tịch. Mọi người đều nhìn thấy hoa trời, đồng thời có 
mùi hương thơm lạ lan tỏa. 

Trịnh Mục Khanh

Trịnh Mục Khanh sống vào đời Đường, cả nhà 
đều tu pháp môn niệm Phật. Trong khoảng niên hiệu 
Khai Nguyên, ông bệnh nặng, có người khuyên nên 
ăn cá, ông cự tuyệt không chịu. 

Khi ấy, ông cầm lư hương nơi tay, phát nguyện 
vãng sinh, bỗng có mùi hương thơm lạ tỏa khắp, ông 
lặng lẽ an nhiên mà tịch. 

Người cậu là thượng thư Tô Đĩnh, một hôm nằm 
mộng thấy hoa sen nở ra giữa hồ báu, có Mục Khanh 
ngồi trên hoa sen. 

Nguyên Tử Tài

Nguyên Tử Tài sống vào đời Đường, trú ở chùa 

1 Thạch: đơn vị đong lường thời cổ, tương đương khoảng 100 lít. Số 
đậu 30 thạch này tương đương khoảng 3.000 lít.

2 Tức là năm 588.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

198

Quán Âm, Nhuận Châu. Ông thông hiểu kinh A-di-
đà, tu pháp môn niệm Phật. 

Một hôm ông có bệnh nhẹ, chợt nghe giữa không 
trung có tiếng nhạc, lại có mùi hương thơm lan tỏa, 
dường như có tiếng người nói: “Nhạc âm tiếng thô đã 
qua, nhạc âm tinh tế tiếp đến, ông sắp đi rồi.” Ông 
liền niệm Phật mà tịch, hương thơm lạ tỏa lan suốt 
mấy ngày chưa tan hết. 

Tôn Lương

Tôn Lương sống vào đời Tống, quê ở Tiền Đường. 
Ông ẩn cư để đọc Kinh điển trong Đại tạng, hiểu sâu 
được yếu chỉ kinh Hoa Nghiêm. 

Ông nương theo Luật sư Đại Trí thọ giới Bồ Tát, 
chuyên tâm niệm Phật mỗi ngày đến một vạn Phật 
hiệu, suốt hai mươi năm không ngừng. 

Một hôm, ông bảo người nhà thỉnh chư tăng đến 
niệm Phật để trợ lực vãng sinh. Khi chư tăng đến đông 
đủ, niệm Phật chưa được bao lâu, ông bỗng hướng lên 
không trung chắp tay nói: “Đức Phật và Bồ Tát ngự tòa 
sen đến rồi.” Liền lui lại, ngồi xuống yên ổn rồi tịch. 

Vương Điền

Vương Điền sống vào đời Tống, quê ở Tứ Minh, 
hiệu Vô Công Tẩu. Ông thông đạt hết thảy tông chỉ 
Thiền tông, giáo pháp Thiên Thai... Ông từng trước 
tác sách Tịnh độ tự tín lục. 

Về già, ông chuyên tâm niệm Phật. Ngày lâm 
chung ngồi an nhiên hướng về phương Tây niệm Phật 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

199

mà tịch, có mùi hương thơm lạ lan tỏa. Sau khi hỏa 
thiêu thu được 108 viên xá lợi nhỏ như hạt đậu.  

Tôn Trung

Tôn Trung sống vào đời Tống, quê ở Tứ Minh. 
Ông sớm hâm mộ pháp môn niệm Phật cầu vãng sinh 
Tây phương, dựng am niệm Phật. 

Về sau ông nhân lúc có bệnh, thỉnh một trăm vị 
tăng đến niệm Phật. Ngay trong lúc niệm Phật, ông 
bỗng hướng lên không trung chắp tay, vẻ mặt hoan 
hỷ, an nhiên mà tịch. 

Người trong thành lúc đó đều nghe có tiếng nhạc 
trời, có mùi hương lạ, dần dần hướng về phương Tây 
rồi mất. 

Ông có hai người con cũng chuyên tâm niệm Phật, 
về sau đều lần lượt ngồi an nhiên mà tịch. 

Thẩm Thuyên

Thẩm Thuyên sống vào đời Tống, nhà ở Tiền 
Đường, cùng người vợ họ Thi chuyên tâm tu tập pháp 
môn Tịnh độ. Hằng ngày làm được việc thiện nào, 
đều hồi hướng về Tây phương Cực Lạc. 

Về sau, vợ chồng ông lần lượt vãng sinh, đều cảm 
được hóa Phật hiện đến nghênh đón, có tiếng nhạc 
trời vang vọng. 

Đường Thế Lương
Đường Thế Lương sống vào đời Tống, người 

huyện Cối Kê. Ông một lòng trì giới, niệm Phật, tụng 
kinh A-di-đà đến mười vạn lượt. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

200

Một hôm, ông không bệnh, bỗng nói: “Phật đến 
đón tôi.” Nói rồi lễ bái, vừa xong liền qua đời. 

Cùng lúc ấy có người ở núi Đạo Vị, bỗng mộng 
thấy phía Tây có ánh hào quang lạ, cờ phướn, hương 
hoa, nhạc trời vang vọng, lại nghe có tiếng nói giữa 
không trung rằng: “Đường Thế Lương đã vãng sinh 
về Cực Lạc.” 

Lục Tuấn

Lục Tuấn sống vào đời Tống, quê ở Tiền Đường. 
Lúc còn trẻ tuổi làm việc trong công môn, một thời 
gian lâu sau bỏ việc quay về chuyên tu pháp môn Tịnh 
độ. Mỗi khi đối trước tượng Phật sám hối, thường rơi 
nước mắt đầm đìa trên hai má. 

Ngày lâm chung, ông thỉnh Luật sư Viên Tịnh 
đến khai thị về Tây phương Cực Lạc, tụng Quán kinh1 
vừa đến Phẩm Thượng, ngài Viên Tịnh nói: “Có thể 
đi được rồi.” Lục Tuấn nói: “Thánh chúng chưa đông 
đủ, xin đợi thêm một chút.” Chẳng bao lâu, ông bỗng 
đứng dậy đi đến chỗ chiếc giường tre, ngồi xuống 
ngay ngắn quay mặt về hướng Tây rồi tịch. 

Ngô Tử Chương

Ngô Tử Chương sống vào đời Nguyên, quê ở Tô 
Châu, gia đình nhiều đời làm nghề thầy thuốc. Ông và 
người anh là Tử Tài cùng theo học Hòa thượng Vân Ốc, 

1 Tức Thập lục quán kinh, hay kinh Phật thuyết Quán Vô Lượng Thọ Phật 
(佛說觀無量壽佛經), 1 quyển, được xếp vào Đại Chánh tạng, thuộc 
Tập 12, kinh số 365. Kinh này thường được gọi là kinh Thập lục quán 
vì trong kinh chỉ bày 16 phép quán tưởng



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

201

chuyên cần tinh tấn niệm Phật, cả nhà đều kính phụng 
theo Phật pháp. 

Trong khoảng niên hiệu Chí Chính,1 ông không 
bệnh, chắp tay cung kính niệm danh hiệu Phật rồi an 
nhiên mà tịch. 

Liên Hoa Thái Công

Ông sống vào đời Minh, người đất Việt, suốt đời 
sống chân chất, mộc mạc, ngày đêm kiên trì niệm Phật 
không ngừng. 

Sau khi ông mất, trên nắp quan tài bỗng hóa sinh 
một cành hoa sen. Thân quyến cùng dân làng đều hết 
sức kinh ngạc xưng tán, do đó biết chắc rằng ông đã 
được vãng sinh. 

Cư sĩ họ Hoa 

Cư sĩ họ Hoa sống vào đời Minh, quê ở Giang 
Can. Ông là người thuần hậu, chất phác, không hề 
biết đến sự dối lừa. Suốt đời chỉ chuyên tâm cầu được 
vãng sinh Tây phương Cực Lạc. 

Vào độ tuổi trung niên, ông giao hết việc nhà cho 
con, lập thất sống riêng một mình, không còn liên hệ 
đến việc đời, chỉ chuyên tâm sáng tối tinh cần niệm 
Phật. Khi sắp lâm chung, ông tự biết trước ngày giờ, 
thay y phục nghiêm trang, từ biệt mọi người rồi an 
nhiên mà tịch. 

1 Niên hiệu Chí Chính đời Nguyên Huệ Tông, kéo dài từ năm 1341 
đến năm 1370.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

202

Cư sĩ họ Ngô 

Ngô Mao sống vào đời Thanh, là gia nhân của 
Ngô Lục Phòng ở huyện Thanh Dương. Ông là người 
trì giới, thường làm việc thiện, chuyên tâm niệm Phật 
không ngừng. 

Vào năm đầu niên hiệu Thuận Trị,1 gặp lúc quân 
họ Tả vượt sông,2 cả nhà Ngô Lục Phòng đều đưa nhau 
chạy lánh nạn, chỉ để một mình Ngô Mao ở lại giữ nhà 
thay chủ. Khi quân giặc vào làng, ông bị đâm bảy nhát 
giáo mà chết. Một lát sau có người em của ông vừa 
đến, ông chợt tỉnh lại nói với em rằng: “Anh có nghiệp 
ác đời trước, lẽ ra phải đọa làm thân lợn qua bảy kiếp, 
nhưng nhờ công đức trì trai, giữ giới, nên chịu bảy nhát 
giáo này để giải trừ oan nghiệp trước kia, từ đây được 
sinh thẳng về Tây phương Cực Lạc.” 

Về sau, người chủ cũ của ông là Ngô Lục Phòng 
có lần tình cờ nhìn thấy trên không một vị thần, cờ 
phướn trước sau hết sức tôn nghiêm, bảo Ngô Lục 
Phòng rằng: “Tôi là Ngô Mao ngày trước, hôm nay có 
việc đến cõi trời, đi ngang qua đây.” Nói xong không 
nhìn thấy nữa. Ngô Lục Phòng liền vẽ lại hình tượng 
Ngô Mao để kính lễ. 

Chu Ích Sinh

Chu Ích Sinh là con nhà thế tộc ở Côn Sơn, nhà 
ở sau Thị Kiều, làm nghề thầy thuốc, đối với những 
người nghèo khó ông không hề tính toán chuyện tiền 
bạc, mỗi khi có bệnh gọi đến là đi ngay. 
1 Tức là năm 1644.
2 Tức là đạo binh của Tả Lương Ngọc khi ấy vượt sông Trong Giang.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

203

Suốt ngày ông chuyên tâm niệm Phật không 
ngừng, hết lòng cầu sinh Tây phương Cực Lạc. Vào 
năm Ất Tỵ thuộc niên hiệu Khang Hy,1 tuổi gần đến 
bảy mươi, bỗng nói với mọi người rằng sắp qua đời, 
gọi gia nhân bảo: “Mang giấy bút đến đây, ta muốn 
viết kệ rồi đi.” Viết xong bài kệ liền hân hoan niệm 
Phật mà đi. 

Trầm Thừa Tiên

Trầm Thừa Tiên người Côn Sơn, sống ở phường 
Tuyên Hóa, làm nghề thợ mộc. Năm được hơn 70 
tuổi, ông ăn chay niệm Phật, chuyên tâm tu tập Tịnh 
độ, tuy lúc làm việc tay không rời búa rìu nhưng 
miệng vẫn luôn niệm Phật không dứt. 

Vào tháng 3 thuộc niên hiệu Khang Hy năm thứ 
10,2 ông tự biết ngày giờ, nên trước khi lâm chung ba 
ngày đã từ biệt tất cả bạn bè, thân tộc, nói rằng: “Tôi 
sắp vãng sinh Tây phương, từ đây không còn gặp 
nhau nữa.” Lại nói với các con: “Ngày mai là ngày 
rằm, cha sẽ vãng sinh.” Sáng sớm, ông tắm rửa thay 
y phục, ngồi ngay ngắn quay mặt về hướng Tây, đặt 
một cái án nhỏ phía trước mặt để tựa vào đó mà niệm 
Phật. Sau đó đốt hương trầm rồi ngồi kết già mà tịch. 

Vương Mạnh Lân và Trinh Sinh

Vương Mạnh Lân là dòng dõi nho gia ở Côn Sơn, 
một đời dạy học, tính tình chân chất không dối trá. 
Ông sinh được một con trai hiệu là Tương Thần, thờ 
1 Tức là năm 1665, niên hiệu Khang Hy năm thứ tư.
2 Tức là năm 1671.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

204

cha mẹ hết sức hiếu thuận. Vương Mạnh Lân suốt 
ngày chỉ lo niệm Phật, không vướng bận việc khác. 

Đầu mùa đông thuộc niên hiệu Khang Hy năm 
thứ 41,1 ông đã hơn 70 tuổi, có chút bệnh nhẹ. Đầu 
tháng 11, tôi đến vấn an,2 Vương Mạnh Lân nói: 
“Người thế gian vẫn lấy ngày 17 tháng này làm ngày 
đản sanh của đức Phật A-di-đà. Tôi sẽ đi vào ngày 
đó.” Tôi liền nói: “Vậy tôi sẽ đến đúng ngày để tiễn 
tiên sinh.”

Đúng ngày 17, sáng sớm tôi lại đến vấn an. Ông 
tuy bệnh nằm nhưng thần sắc lộ vẻ hoan hỷ, an nhiên. 
Tôi nói: “Tiên sinh nên phát tâm Bồ-đề. Trong kinh 
dạy rằng: ‘Người tu hành không phát tâm Bồ-đề cũng 
giống như cày ruộng mà không gieo giống.’” Nhân 
đó tôi lại đem nội dung Tứ hoằng thệ nguyện ra cùng 
ông bàn luận hết sức chi ly. Ông tỏ vẻ rất hài lòng. Tôi 
liền nói: “Giờ xin tạm biệt, lát nữa sẽ quay lại.” Tôi 
ngầm dặn dò con trai ông là Tương Thần rằng: “Khi 
cha con dứt bỏ trần duyên, trong nhà không được kêu 
gào khóc lóc.” 

Khoảng sau giờ cơm trưa, tôi trở lại thì Vương 
Mạnh Lân đã niệm Phật mà đi rồi. 

Trong thân tộc của Vương Mạnh Lân có Trinh 
Sinh cũng là bà con bên nội của tôi. Cha Trinh Sinh là 
bậc tài đức, thuộc hàng thiện hữu ở trường học Côn 
Sơn, hết sức tôn sùng kính phụng Tam bảo. Trinh 
Sinh tuổi trẻ đẹp trai, có tài viết chữ, nhưng nhiều tập 
1 Tức là năm 1702.
2 Tiên sinh Chu An Sĩ tự thân chứng kiến kể lại chuyện này.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

205

khí xấu, không tin Tam bảo. Ngày kia đột nhiên ngã 
bệnh, bỗng thấy một con quỷ đen cao to, trong ý cho 
đó là kẻ oán cừu đời trước. Trinh Sinh hết sức kinh 
sợ, khi ấy mới dũng mãnh niệm Phật, cầu vãng sinh 
Tây phương. Mỗi lúc tiếng niệm Phật hơi buông lơi 
thì hình quỷ lại hiện ra, nên lại cố gắng hơn nữa. Đến 
lúc lâm chung thì khí cùng lực kiệt, tiếng niệm Phật 
càng lúc càng nhỏ yếu, có vẻ như mất dần về hướng 
tây. Theo lý mà suy thì tuy không có nhạc trời hay 
hương thơm lạ hiển hiện, nhưng nhất định đã được 
vãng sinh Cực Lạc. 

Tô Kỳ Sơn

Tô Kỳ Sơn là người Côn Sơn, tên thật là Khởi 
Phụng, thời còn trẻ hướng theo thiền tông, đi tham 
học với các bậc thiện tri thức khắp nơi, cũng đã có 
chỗ ngộ nhập lẽ thiền. Ông suốt một đời giữ giới 
không giết hại, cho dù trùng kiến cũng không làm 
tổn thương. 

Về già, ông hết lòng chuyên tu Tịnh độ, trong lúc 
đi đứng nằm ngồi vẫn luôn duy trì câu niệm Phật, 
không hề gián đoạn. Vào năm Kỷ Mão thuộc niên 
hiệu Khang Hy,1 ông được 80 tuổi, gặp lúc trời quá 
lạnh, ông quấn chăn mà ngồi niệm Phật. Khoảng trưa 
ngày 26 tháng 11, ông bảo người cháu nội là Điền 
Phương rằng: “Nhân duyên Tịnh độ đã thuần thục 
nên từ ba ngày trước ta đã thấy Phật hiện đến, nhưng 
ta không muốn nói cho con biết mà thôi. Đêm nay, 
vào giờ tý ta sẽ vãng sinh.” 

1 Tức là năm 1699.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

206

Nói rồi trở dậy thay y phục, đốt đèn thắp hương, 
ngồi ngay ngắn hướng về phía Tây, bảo người nhà 
cùng niệm Phật để trợ lực vãng sinh. Vừa sắp đến 
canh ba thì nghe tiếng niệm Phật của ông nhỏ dần, 
rồi lặng lẽ qua đời. 

Ngô Kính Sơn

Ngô Kính Sơn là người cùng làng với Tô Kỳ Sơn, 
lại đồng tu trong nhóm niệm Phật. Năm ông hơn 70 
tuổi mới phát tâm tham học Phật pháp. [Cháu nội Tô 
Kỳ Sơn là] Tô Điền Phương, thuộc hàng thiện hữu 
tri thức, thấy ông tuổi hạc đã cao nên khuyên ông 
chuyên tu Tịnh độ cầu vãng sinh Tây phương, có thể 
thành tựu ngay trong đời này. Ngô Kính Sơn tin theo, 
ngày đêm niệm Phật không biếng trễ. 

Chưa được một năm sau, có người thân của Ngô 
Kính Sơn tìm đến chỗ Tô Điền Phương thưa rằng: 
“Sáng sớm hôm nay, Kính Sơn nhìn thấy Hộ Pháp 
hiện ra tiếp dẫn vãng sinh. Giờ phút cuối cùng ngồi 
an nhiên mà tịch, có đặc biệt dặn lại tôi đến tạ ơn ông 
đã khuyên niệm Phật.”  

Vương Quân Vinh

Vương Quân Vinh là người Thái Thương, Côn 
Sơn, từ nhỏ đã trì giới tu học, chỗ thấy biết trong Phật 
pháp thật siêu phàm trác tuyệt. Về sau, ông tu theo 
pháp môn Tịnh độ, mỗi ngày niệm Phật hiệu đủ vạn 
lần, bất kể thời tiết nóng bức hay rét lạnh cũng không 
gián đoạn. 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

207

Niên hiệu Khang Hy năm thứ 56,1 vào ngày 2 
tháng 8, ông tự biết trước thời điểm lâm chung nên 
cho thỉnh Trưởng lão Kiền Hạnh ở am Tịnh Danh đến, 
muốn được ngài khai thị và chứng minh. Vừa đúng 
giữa trưa, thầy Kiền Hạnh nói: “Sao không để ngày 
mai đi?” Quân Vinh đáp: “Con đã quyết định đi hôm 
nay rồi.” Liền bảo mang giấy bút đến, viết kệ để lại, rồi 
bảo con gái chuẩn bị quan tài. Mọi việc đã xong, liền 
cung kính chắp tay niệm Phật mà đi. 

Người con gái bế di thể ông đưa vào quan tài, 
nhưng không sao nhấc lên nổi, liền khấn nguyện 
thầm thì tự nhiên nhấc lên thật nhẹ nhàng. Năm ấy 
ông được 81 tuổi. 

Chuyện vãng sinh của những người trẻ 
tuổi

Hai vị sa-di 

Đời Tùy có hai vị sa-di ở Vấn Châu, cùng tu pháp 
môn niệm Phật. Một hôm, vị lớn tuổi hơn bỗng đột 
ngột qua đời, thấy mình đến Tịnh độ được gặp Phật, 
liền bạch rằng: “Có một sa-di nhỏ tuổi hơn cùng tu 
với con, liệu người ấy có được vãng sinh không?” Đức 
Phật dạy: “Chính sa-di ấy đã khuyên ông, nên ông 
mới phát tâm tu tập niệm Phật. Nay ông có thể quay 
lại Ta-bà, nỗ lực tu tập nhiều hơn nữa, ba năm sau hai 
người sẽ cùng vãng sinh về đây.” 

[Vị sa-di lớn tuổi hơn sau đó sống lại, hai người 

1 Tức là năm 1717.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

208

tiếp tục tinh cần tu tập.] Đến kỳ hạn ba năm sau, cả 
hai người đều nhìn thấy đức Phật hiện đến, cõi đất 
khi ấy chấn động, có hoa trời rơi xuống bay lượn, hai 
vị sa-di cùng lúc viên tịch vãng sinh. 

Đồng tử muốn vãng sinh

Đại sư Duy Ngạn sống vào đời Đường, tu Sám 
pháp Tịnh độ, chuyên cần tinh tấn không chán mệt. 
Một hôm, Đại sư nhìn thấy hai vị Bồ Tát Quán Thế 
Âm và Đại Thế Chí cùng hiện ra giữa không trung. 
Đại sư vui mừng quá, ý muốn tìm hoạ sĩ để vẽ lại 
cảnh ấy. Bỗng có hai người đến nói là có thể vẽ được, 
nhận vẽ. Vẽ xong, cả hai đều biến mất. Đại sư liền bảo 
các đệ tử rằng: “Hôm nay ta vãng sinh, có ai muốn đi 
cùng ta không?” 

Trong chúng có một đồng tử muốn được vãng sinh 
theo, Đại sư liền bảo về nhà từ biệt cha mẹ. Cha mẹ cho 
là lời nói đùa, không tin. Lát sau, đồng tử ấy tắm rửa 
thay đồ, ngồi ngay ngắn niệm Phật vãng sinh trước. 
Đại sư nhân đó gọi người mang giấy bút đến, làm một 
bài kệ khen ngợi. Viết kệ xong, Đại sư cũng an nhiên 
ngồi mà thị tịch. 

Sư Tán

Sư Tán sống vào đời Tống, quê ở Ung Châu, xuất 
gia từ thuở nhỏ. Năm 14 tuổi, tu tập niệm Phật không 
dứt tiếng. Bỗng mắc bệnh chết đột ngột, trong giây lát 
sống lại, nói với thầy và cha mẹ: “Đức Phật A-di-đà 
đang ở đây, con sẽ đi theo ngài.” 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

209

Khi ấy, người trong xóm đều thấy giữa không 
trung hóa hiện đài sen báu, hào quang năm sắc lạ 
thường, hiện ra rồi mờ dần về hướng Tây. 

Hà Đàm Tích

Hà Đàm Tích sống vào đời Nguyên, năm 18 tuổi 
thọ trì giới Bồ Tát, suốt ngày chuyên tâm niệm Phật. 
Một hôm, vừa trống canh tư đã thức dậy, người nhà 
bảo còn sớm quá, Đàm Tích nói: “Tôi nhìn thấy Phật 
và Bồ Tát giữa hư không, có cờ phướn tràng hoa đến 
đón.” Nói rồi ngồi lặng an nhiên mà đi. 

Người họ Ngô1

Người họ Ngô này quê ở Chiết Giang, cha và ông 
nội đều đã đỗ tú tài. Vào năm đầu niên hiệu Thuận 
Trị,2 quân binh vây đánh thành, cha mẹ ông đều thất 
lạc. Họ Ngô bị quân lính bắt, đưa vào phục dịch cho 
quan binh trong quân đội, năm ấy vừa được 13 tuổi. 
Họ Ngô tự than rằng, ta vốn con nhà học thức, nay 
phải làm việc phục dịch hèn hạ đến thế này, hẳn phải 
là do nghiệp xấu đời trước. Nghĩ vậy rồi liền phát lời 
thệ nguyện trước bàn Phật, từ đó ăn chay niệm Phật, 
mỗi ngày tụng kinh Kim Cang một biến, hồi hướng 
cầu vãng sinh Tây phương. 

Năm 16 tuổi, quan phụ trách phát tiền lương lao 
1 Ghi chép về người này không rõ tên nên chỉ dùng chữ “mỗ” (某). 

Sách Tịnh độ Thánh Hiền lục tục biên (淨土聖賢錄續編 – Vạn tân 
toản tục tạng kinh, Tập 78, kinh số 1550) cũng có chép câu chuyện 
này và gọi là Ngô sinh (吳生). Chữ sinh cũng có thể chỉ là một danh 
từ phiếm chỉ chung chung, không phải tên riêng. Vì thế chỉ có thể xác 
định ông này là họ Ngô mà không biết tên gì.

2 Tức là năm 1644. 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

210

dịch, ông liền dùng tiền ấy mua hương cúng Phật rồi 
quỳ niệm thánh hiệu A-di-đà. Đến ngày 22 tháng 10 
năm Đinh Dậu,1 ông bỗng nhiên đến báo với quan 
phụ trách rằng mình sắp vãng sinh Tây phương. 
Quan không tin, quát mắng cho là nói lời yêu mỵ. 

Ngày hôm sau, ông lại đến trước quan Đề đốc 
cũng nói như vậy. Đề đốc tức giận, ra lệnh giải đến 
chỗ quan phụ trách, phạt đánh 15 gậy, ông tuyệt 
nhiên không chút oán hận. Sau đó ông đi đến từng 
doanh trại, từ biệt tất cả mọi người, nói rằng ngày 
mồng 1 tháng 11 sẽ vãng sinh. 

Đến ngày, vào khoảng canh năm ông đã thức dậy, 
tắm rửa sạch sẽ, thắp hương lễ Phật xong vẫn đến 
thuyền quan phụ trách để từ biệt. Quan nổi giận, sai 
quân lính đi theo ông, đến nơi thấy ông Ngô quay về 
hướng Tây lạy ba lạy, rồi ngồi ngay ngắn đọc kệ. Đọc 
kệ xong, liền tự phun lửa Tam-muội đốt thân mình. 
Quan quân từ xa nhìn thấy đều khởi tâm cung kính lễ 
bái. Viên quan phụ trách sau đó liền đóng cửa ăn chay 
giữ giới. Quan có làm bài kệ ngợi khen ông Ngô rằng: 

Thân mang giáp sắt, 
Chân đạp tòa sen. 
Xin khắp tướng sĩ, 
Mỗi người một roi.2 

1 Tức là năm 1657.
2 Bài kệ này không chỉ khen ông Ngô, mà có vẻ như vị quan viết ra 

hàm ý tự trách mình trước đây bất kính với bậc chân tu. Nhưng sách 
Tịnh độ Thánh Hiền lục tục biên (淨土聖賢錄續編) lại không có bài 
kệ này, mà chép bài kệ ông Ngô đọc trước khi vãng sinh, theo chúng 
tôi thì có nội dung thích hợp hơn. Và dường như một trong hai bài kệ 
này đã bị chép nhầm thành bài kia, bởi các chi tiết trong kệ rất giống 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

211

Chuyện vãng sinh của phụ nữ
Hoàng hậu Tùy Văn Đế

Hoàng hậu của Tùy Văn Đế, họ Độc Cô, tuy ở 
vương cung nhưng chán lìa thân nữ, thường niệm 
Phật A-di-đà, cầu vãng sinh Tịnh độ. 

Vào ngày Giáp Tý tháng 8,1 hoàng hậu qua đời, 
hương thơm lạ tỏa lan đầy trong cung, tất cả nhạc khí 
tự nhiên phát âm vang rền khắp nơi. Hoàng đế hỏi 
Xà-đề-tư-na vì sao có điềm lành ấy. Ông đáp: “Hoàng 
hậu chuyên tu Tịnh độ, được vãng sinh nước Phật nên 
có điềm lành ấy.” 

Người vợ Ôn Tĩnh Văn

Ôn Tĩnh Văn sống vào đời Đường, vợ ông người 
Tịnh Châu, mắc bệnh nằm liệt giường rất lâu. Ôn Tĩnh 
Văn khuyên bà niệm Phật, bà tin theo liền chuyên 
tâm niệm Phật suốt một năm. 

Một hôm, bà bỗng nhiên nhìn thấy thánh cảnh 
Tịnh độ, liền nói với Ôn Tĩnh Văn: “Tôi đã được thấy 
Phật, tháng sau sẽ đi.” Bà cũng từ biệt, dặn lại cha 
mẹ, [khuyên họ niệm Phật để] cùng được sinh về Tây 
phương Cực Lạc. Đúng ngày, bà an lành ra đi. 

nhau. Bài kệ trước lúc vãng sinh của ông Ngô như sau: 身在營中心出
家。身披鎧甲是袈裟。刀刀親見彌陀佛。箭箭射著白蓮華。 (Thân tại 
doanh trung tâm xuất gia, thân phi khải giáp thị cà-sa. Đao đao thân 
kiến Di-đà Phật, tiễn tiễn xạ trước bạch liên hoa.) Tạm dịch: Thân 
trong quân ngũ, tâm xuất gia, thân mặc áo giáp, ấy cà-sa. Tên bắn 
hóa thành hoa sen trắng, vung đao luôn thấy Phật Di-đà.

1 An Sĩ toàn thư không nói rõ, nhưng theo các tư liệu khác thì bấy giờ 
là năm 602.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

212

Bà họ Lý

Bà họ Lý ở Hồ Môn sống vào đời Tống, người 
Thượng Ngu. Sau khi chịu tang chồng, bà chuyên tâm 
sớm hôm niệm Phật và tụng kinh A-di-đà, kiên trì đến 
hơn mười năm. 

Một hôm, bà gặp một vị tăng che lọng đỏ, nói: 
“Giờ tý, ngày rằm sắp tới bà sẽ vãng sinh.” Bà Lý thưa 
hỏi thầy là ai, vị tăng đáp: “Cô thường niệm danh 
hiệu ta đó.” 

Bà họ Lý từ biệt hết mọi người thân, đúng ngày 
giờ liền ngồi ngay ngắn, an nhiên qua đời. Mọi người 
chung quanh đều nhìn thấy ánh hào quang rất lạ, tỏa 
sáng đến chói mắt. Sau bảy ngày mang đi hỏa thiêu, 
lúc ấy sáu căn vẫn còn nguyên vẹn. Sau khi hỏa thiêu, 
nhìn thấy xá-lợi nhiều không đếm hết. Sau đó một 
ngày, nơi thiêu xác bỗng mọc lên một cây hoa, hình 
dạng giống hoa anh túc trắng. 

Bà họ Trịnh 

Bà họ Trịnh sống vào đời Tống, quê ở Tiền Đường, 
hằng ngày tụng kinh Phổ Môn, thường niệm Phật 
không thôi. 

Về sau, bà có bệnh, bảo người nhà tắm rửa. Tắm 
xong, ngồi quay mặt về hướng Tây, hỏi người nhà: 
“Các người có nghe tiếng khánh không? Phật và Bồ-
tát sắp đến.” Giây lát lại vui mừng nói: “Phật và Bồ-
tát đều đã đến rồi.” Nói xong liền chắp tay cung kính 
rồi qua đời. 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

213

Phu nhân họ Vương

Kinh Vương đời Tống, có người phu nhân họ 
Vương, chuyên tâm tu Tịnh độ, sớm tối hết sức tinh 
cần. Những người theo hầu đều noi gương tu tập, chỉ 
duy nhất một người thiếp thường giải đãi, lười nhác. 
Phu nhân quở trách, cô ấy liền tỉnh ngộ tu tập tinh 
tấn. 

Sau, người thiếp ấy bỗng không bệnh mà chết, 
báo mộng cho một người thiếp khác rằng: “Nhờ phu 
nhân dạy bảo, nay tôi đã được sinh về Cực Lạc.” Phu 
nhân nghe chuyện vẫn chưa tin. Không bao lâu, phu 
nhân cũng nằm mộng thấy cùng với người thiếp kia 
dạo chơi bên ao báu, nhìn thấy một hoa sen có áo trời 
tung bay, ghi tên Dương Kiệt; một hoa khác có dáng 
người mặc triều phục đang ngồi trên, ghi tên Mã Vu. 
Lại thấy một đài sen vàng có ánh hào quang chiếu 
sáng rực rỡ, người thiếp kia chỉ tay vào đó nói: “Đây 
là chỗ phu nhân sẽ sinh về.” 

Sau khi tỉnh mộng, Vương phu nhân càng thêm 
tinh tấn tu tập. Đến năm 81 tuổi, vào buổi sáng ngày 
sinh nhật, người chung quanh vừa định dâng lễ nghi 
mừng thọ thì phu nhân tay cầm hương đèn hướng về 
trước tượng Bồ Tát Quán Âm, đứng ngay ngắn mà 
tịch. 

Bà Nghi nhân họ Lục

Bà Nghi nhân1 họ Lục sống vào đời Tống, là vợ 

1 Nghi nhân: một danh hiệu được triều đình ban tặng cho người phụ nữ 
có con hoặc chồng có công với triều đình.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

214

quan Triều thỉnh1 Vương Dư. Bà thường tụng kinh 
Pháp Hoa, hết lòng hướng về pháp môn Tịnh độ, mỗi 
lần lễ sám đều niệm danh hiệu Phật đến cả vạn lần, 
kiên trì như vậy suốt ba mươi năm. 

Một hôm, bỗng nghe có tiếng trống trời tự kêu, 
người chung quanh đều cảm thấy kinh ngạc dị 
thường, thì ngay lúc ấy bà liền ngồi ngay ngắn quay 
mặt về hướng Tây, hai tay kết ấn, an nhiên mà tịch. 

Bà họ Cung

Bà họ Cung sống vào đời Tống, người Tiền Đường, 
ngày đêm chuyên tâm niệm Phật và tụng kinh A-di-
đà. 

Về sau bà có bệnh, thỉnh ngài Luật sư Hanh đến 
thuyết dạy. Mọi việc còn sắp xếp chưa xong thì bà đã 
ngồi ngay ngắn, an nhiên mà tịch. 

Có người thiếp già nhìn thấy như vậy, cũng 
chuyên tâm niệm Phật không thôi. Một hôm, bỗng 
mộng thấy bà họ Cung nói rằng: “Tôi đã sinh về Tịnh 
độ, trong bảy ngày nữa bà cũng được vãng sinh.” 

Đúng ngày ấy, quả nhiên người thiếp già không 
bệnh mà an ổn qua đời. 

Bà họ Hạng

Bà họ Hạng sống vào đời Tống, tên là Diệu Trí. 

1 Triều thỉnh hay Phụng triều thỉnh là một chức vụ mang tính nghi lễ, 
thường được phong tặng cho các nhà quý tộc hoặc bà con xa với nhà 
vua đương quyền. Những người này được quyền định kỳ tham gia các 
buổi thiết triều nhưng không có quyền hạn, trách nhiệm cụ thể nào 
trong việc triều chính.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

215

Chồng chết, bà thủ tiết nuôi hai con gái, về sau đều 
xuất gia. 

Bà chuyên cần tinh tấn niệm Phật. Lúc lâm chung 
có mùi hương thơm lạ tỏa khắp nhà, bà quay mặt về 
hướng Tây, tay kết ấn, mỉm cười mà tịch. 

Bà họ Bùi

Bà họ Bùi sống vào đời Tống, ở Phần Dương, 
chuyên tâm bền chí niệm Phật, dù thời tiết thay đổi 
nóng bức hay rét lạnh cũng không gián đoạn. Khi lâm 
chung, gọi người nhà mang lửa đến thắp hương rồi 
nói: “Phật mang đài sen đến đón, tôi sắp vãng sinh.” 
Vừa dứt lời bỗng thấy hoa trời rơi xuống bay bay, bà 
ngồi ngay ngắn, an ổn mà qua đời. 

Bà họ Trầm

Bà họ Trầm sống vào đời Tống, từ thuở nhỏ đã ăn 
chay niệm Phật. Sau lập gia đình, về làm dâu ở nhà 
họ Chương, thường cứu giúp những người đói thiếu. 

Về sau, bà có bệnh nhẹ, càng tinh tấn nỗ lực niệm 
Phật. Một hôm bà nhìn thấy chư vị Bồ Tát, chư thiên 
cùng thánh chúng hiện ra trước mắt, liền ngay trong 
ngày đó an lành mà đi. 

Bà họ Tôn

Bà họ Tôn sống vào đời Tống, người ở Tứ Minh, 
góa chồng. Bà chuyên tâm kiên trì niệm Phật đến 30 
năm không hề biếng trễ. 

Về sau,  bà có bệnh nhẹ, mộng thấy mình cùng 
lễ sám với tám vị tăng. Tỉnh dậy liền tắm rửa, thay y 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

216

phục, thỉnh tăng đến lễ sám. Bà ngồi ngay ngắn tụng 
kinh trước đại chúng, cho đến lúc nhất tâm bất loạn, 
tay trái kết ấn mà ra đi. Lúc ấy, người xa kẻ gần đều 
nghe rõ có tiếng nhạc trong không trung. 

Bà họ Lâu

Bà họ Lâu sống vào đời Tống, tính tình điềm 
đạm, có trí tuệ, lập gia đình với Tự Bạc Chu Nguyên 
Khanh. Bà đã từng nghiền ngẫm sách Truyền đăng 
lục, có chỗ nhận hiểu tỏ ngộ. Từ đó lại càng hướng 
về pháp môn Tịnh độ, chuyên tâm niệm Phật không 
ngừng nghỉ. 

Về già, bà có bệnh, bỗng nhìn thấy hoa sen màu 
đỏ tía cùng vô số các vị hóa Phật. Khi ấy có mùi hương 
thơm lạ tỏa lan khắp nhà. Bà liền bảo người nhà hãy 
mau mau cùng niệm Phật giúp bà. Chỉ phút chốc sau 
liền ngồi ngay ngắn, an ổn mà tịch. 

Bà họ Tần

Bà họ Tần sống vào đời Tống, tính tình kiên định, 
thích sạch sẽ, chán ghét thân nữ, theo chồng đi đến 
nhiều nơi đều kiên trì trai giới tinh chuyên. 

Bà thường đọc các kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, 
Kim Quang Minh, Bát-nhã, không một ngày nào để 
luống qua vô ích. Mỗi ngày sớm tối đều tu tập sám 
pháp Di-đà, lạy Phật đến một ngàn lạy. 

Về sau, bà nhìn thấy hào quang soi chiếu vào nhà, 
liền ngồi ngay ngắn quay mặt về hướng Tây mà tịch. 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

217

Bà họ Lương 

Bà họ Lương sống vào đời Tống, người ở Phần 
Dương, mù cả hai mắt, may gặp một vị sa-môn 
khuyên niệm Phật, bà nghe theo. 

Trải qua ba năm, đôi mắt bà bỗng dưng sáng lại. 
Về sau, bà nhìn thấy Phật và Bồ Tát, cờ phướn, lọng 
báu đến nghênh đón, liền ngay trong hôm ấy ngồi 
ngay ngắn mà qua đời. 

Bà họ Tưởng 

Bà họ Tưởng sống vào đời Thanh, người ở Hưng 
Hoá. Năm 40 tuổi thì chồng chết. Tang lễ xong, bà 
khóc nói với con trai rằng: “Khi vô thường đến, không 
ai có thể thay thế cho nhau. Ví như hôm nay mẹ cũng 
chết, con cũng đành chịu chứ không biết làm sao. Từ 
nay về sau, mẹ phát tâm ăn chay niệm Phật, không 
quan tâm đến bất kỳ việc gì khác.”

Người con vâng lời mẹ, liền dựng một am tranh 
ngay bên cạnh nhà. Bà sống trong am, đóng cửa 
chuyên tu niệm Phật, dù thời tiết nóng bức hay rét 
lạnh cũng không quan tâm. 

Trải qua 5 năm, đến năm Canh Tý thuộc niên hiệu 
Thuận Trị,1 vào ngày 20 tháng 5, bà bỗng nói với con: 
“Hôm nay mua gỗ đóng quan tài được rồi, vào giờ 
ngọ ngày 23 sắp tới mẹ sẽ về Tây phương Cực Lạc.” 

Sau đó bà đến từ biệt hết các nhà hàng xóm. Đúng 
ngày, bà an nhiên niệm Phật mà đi. Sau đó còn tự 
phóng lửa Tam-muội để thiêu quan tài.  
1 Tức là năm 1660, niên hiệu Thuận Trị năm thứ 17.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

218

Bà họ Hạ 

Bà họ Hạ sống vào đời Thanh, người ở Tỳ Lăng, 
là vợ của cư sĩ Phan Hướng Cao. Hướng Cao hết lòng 
tin Phật, cùng bà Hạ tu tập pháp môn Tịnh độ. Hằng 
ngày bà tụng kinh Kim Cang, sớm tối thường lễ bái, 
niệm Phật, hồi hướng cầu vãng sinh Tây phương Cực 
Lạc. 

Vào tháng bảy năm Canh Thân thuộc niên hiệu 
Khang Hy,1 bà có bệnh, nói trước rằng giờ ngọ ngày 
29 tháng ấy sẽ vãng sinh. 

Đúng ngày, con trai con gái đều về đủ, lại thỉnh 
các vị thiện hữu đến, tất cả cùng đồng thanh niệm 
Phật, bà chắp tay an lành ra đi.  

Bà họ Lục 

Bà họ Lục ở Thái Thương, Côn Sơn, là vợ Trương 
Quý Tư ở Đại Tây, Quan Ngoại. Từ năm 17 tuổi đã ăn 
chay trường, tu tập niệm Phật, tụng kinh Kim Cang, 
chú Đại Bi, đều hồi hướng cầu vãng sinh Tây phương 
Cực Lạc. Mỗi khi nhìn thấy người khác giết hại vật 
mạng liền phát nguyện cứu độ. 

Vào tháng 9 thuộc niên hiệu Khang Hy năm 
thứ 42,2 bà bỗng nhiên nhìn thấy trên không trung 
rất nhiều thuyền và kiệu cùng đi về hướng Tây, mà 
những người khiêng kiệu, chèo thuyền đều là tăng sĩ. 
Chưa được ba hôm sau, bà an nhiên niệm Phật mà đi 
vào ngày 26 tháng 9. 
1 Tức là năm 1680, niên hiệu Khang Hy năm thứ 19.
2 Tức là năm 1703.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

219

Chuyện vãng sinh của những người 
xấu ác biết sám hối

Trương Thiện Hòa

Trương Thiện Hòa sống vào đời Đường, làm nghề 
mổ trâu để sống. Khi lâm chung nhìn thấy cả đàn 
trâu biết nói tiếng người, theo đòi mạng. Thiện Hòa 
kinh sợ quá, gọi vợ bảo: “Mau mau thỉnh tăng đến 
sám hối cho tôi.” 

Vị tăng được thỉnh đến dạy Trương Thiện Hòa 
rằng: “Quán kinh có nói: Người lâm chung nhìn thấy 
tướng xấu ác, nếu chí tâm niệm Phật liền được vãng 
sinh.” Thiện Hòa nói: “Địa ngục đến gấp lắm rồi, 
không có thì giờ lấy lư hương đâu.” Liền dùng tay 
phải cầm lửa, tay trái niệm hương, quay mặt về phía 
hướng Tây chí thiết niệm Phật. Niệm chưa được mười 
tiếng, bỗng tự nói: “Phật đến đón tôi.” Nói xong thì 
qua đời. 

Oánh Kha

Oánh Kha sinh vào đời Tống, tuy đã xuất gia 
nhưng lại không kiêng rượu thịt. Tự nghĩ lại rằng, 
mình đã là một vị tăng mà làm việc hư hỏng xấu ác 
như vậy, tương lai phải chịu đọa lạc, biết làm sao? 
Nhờ người sống chung mang đến cho quyển Vãng 
sinh truyện để đọc. Đọc qua mỗi truyện đều thấy xúc 
động trong lòng, sau đó liền ngồi quay mặt về hướng 
Tây, chuyên tâm niệm Phật, bỏ cả ăn uống. 

Trải qua ba ngày, trong mộng thấy Phật bảo rằng: 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

220

“Con vẫn còn sống được mười năm nữa, hãy tự nỗ 
lực.” Oánh Kha bạch Phật rằng: “Cõi Diêm-phù-đề 
đầy dẫy sự xấu ác, dễ mất chánh niệm, con nguyện 
được sinh về Cực Lạc sớm hơn, phụng sự chúng 
thánh.” Đức Phật dạy: “Nếu vậy thì sau ba ngày ta 
sẽ đón con.” 

Đến ngày, Oánh Kha thỉnh đại chúng tụng kinh 
A-di-đà, lát sau nói: “Phật và đại chúng đều đã đến.” 
Nói rồi an nhiên mà tịch. 

Trọng Minh

Trọng Minh sống vào đời Tống, tu nơi chùa Báo 
Ân ở Sơn Âm, không nghiêm giữ được giới hạnh. 

Một hôm, Trọng Minh mắc bệnh, nói với người 
bạn đồng tu là Đạo Ninh rằng: “Tâm thức tôi hết sức 
tán loạn, biết dùng cách gì đối trị?” Đạo Ninh khuyên 
chú tâm niệm Phật theo hơi thở. Trọng Minh nghe 
theo lời, chí tâm niệm Phật. 

Qua được bảy ngày, Trọng Minh kiệt sức. Đạo 
Ninh lại dạy phép quán tưởng hình tượng Phật ngay 
trước mắt mình. Trọng Minh quán tưởng được hồi 
lâu, bỗng nhìn thấy hai vị Bồ Tát, tiếp theo lại thấy 
Phật, rồi nhắm mắt qua đời.  

Lời bàn

Kẻ xấu ác mà được vãng sinh, đó là nhờ có tâm 
niệm Phật dũng mãnh gấp trăm lần bình thường, 
cho nên mới có thể thành tựu trong mười niệm. Nếu 
không được vậy, chỉ cần một chút buông lơi chậm trễ, 
ắt phải sẩy chân rơi vào ba đường ác. 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

221

Chuyện vãng sinh của thú vật
Rồng vãng sinh

Kinh Bồ Tát xử thai chép rằng: “Có một con rồng 
nói với chim kim sí rằng: ‘Ta từ khi thọ sinh làm thân 
rồng, chưa từng giết hại, quấy nhiễu các loài sống 
trong nước. Sau khi ta mạng chung, sẽ sinh về cõi Cực 
Lạc của đức Phật A-di-đà.’”  

Chim vẹt vãng sinh 

Vào đời Đường, trong khoảng niên hiệu Trinh 
Nguyên,1 nhà họ Bùi ở Hà Đông có nuôi một con chim 
vẹt, dạy cho biết nói, thường niệm Phật, quá giờ ngọ 
không chịu ăn. Khi lâm chung, chim niệm Phật đủ 
mười niệm thì tắt hơi. Lúc hỏa thiêu tìm thấy hơn chục 
viên xá-lợi, ánh sáng rực rỡ chói mắt. 

Đại sư Tuệ Quán liền xây tháp cho chim, Doãn Vi 
Cao ở kinh thành viết bài bia ký. 

Chim sáo vãng sinh

Vào đời Tống, Quán Công nơi chùa Chánh Đẳng 
ở Hoàng Nham nuôi một con chim sáo, dạy nói được 
tiếng người. Chim thường niệm Phật không thôi. 

Một hôm, chim đứng chết trong lồng. Quán Công 
đào huyệt mai táng. Không lâu sau, từ đầu lưỡi chim 
mọc lên một đóa hoa sen màu đỏ tía. 

Đàm Châu cũng có người nuôi một con sáo, biết 
nói, thường niệm Phật. Sau khi sáo chết, người ấy 
1 Tức là trong khoảng từ năm 785 đến năm 805, đời vua Đường Đức 

Tông.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

222

cũng đóng quan tài mai táng như người. Bỗng thấy 
nơi mộ phần mọc lên một đóa hoa sen, tìm xuống tận 
gốc thì thấy hoa sen ấy mọc ra từ miệng chim. 

Đại sư Liên Trì nói rằng: “Chim vẹt, chim sáo, 
người dạy cho biết niệm Phật cũng là chuyện thường 
tình. Sao ngày nay không thấy chim vãng sinh nữa? 
Than ôi, cũng giống như người đời, cùng được nghe 
lời dạy niệm Phật, nhưng có người niệm với tâm thành 
tín, có người niệm với tâm dể duôi, xem thường. Vì 
thế nên người niệm Phật thì nhiều, người vãng sinh 
rất ít. Đối với chim vẹt, chim sáo, nào có khác gì đâu?”

Phụ đính: Truyện Cư sĩ Thắng Liên
Cư sĩ Thắng Liên vốn họ La, tên thật là Duẫn Mai, 

người ở Lâu Đông. 

Ban đầu ông lấy hiệu cư sĩ Vô Thiên, vì sao sau đó 
lại gọi là cư sĩ Thắng Liên? 

Nguyên là vào mùa thu niên hiệu Khang Hy năm 
thứ 40,1 La Duẫn Mai mắc bệnh nguy kịch, định làm 
một bài kệ để lại trước khi qua đời, bỗng nghe giữa 
không trung có tiếng nói rằng: “Cư sĩ Thắng Liên 
vẫn còn sống được một kỷ2 nữa, không cần làm kệ.” 
Sau đó bệnh nhanh chóng thuyên giảm, họ hàng 
thân thích đều cho là kỳ lạ, từ đó đều gọi ông là cư sĩ 
Thắng Liên. 

Vào lúc mang thai ông, người cha mộng thấy có 
một vị tăng đến ở trọ trong nhà, ngày hôm sau liền 
1 Tức là năm 1701.
2 Một kỷ tức là 12 năm.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

223

sinh ra cư sĩ. Nhân đó, người cha đã sớm biết cư sĩ là 
người sẵn đủ căn lành từ nhiều đời trước.

Đến năm được 4, 5 tuổi, ông vẫn còn nhớ được 
dung mạo, làng xóm chỗ ở của cha mẹ đời trước. Một 
hôm đùa nghịch chạy quanh cây cột nhiều vòng, 
chóng mặt té ngã liền bị mẹ đánh, ông khóc rồi đi 
ngủ, đến lúc tỉnh dậy thì không còn nhớ gì nữa. Do 
đó mới biết sử sách ghi lại những chuyện tiền thân 
của Dương Thúc Tử, Đổng Thanh Kiến, Tô Đông Pha 
là đúng thật, không hư dối. 

Từ sau khi theo thầy học chữ, ông không còn đùa 
nghịch, không học theo các thói quen của những trẻ 
thiếu niên cùng lứa tuổi. Ông học tập mỗi ngày một 
tiến bộ rất nhanh, ai ai cũng tin chắc là sẽ thành đạt 
khoa bảng. Nhưng cha ông là La Tịch Chi, vì thấy ông 
thường nhiều bệnh nên thương xót, không cho theo 
đường thi cử. Cư sĩ khéo hiểu được lòng cha mẹ, nên 
tuy theo nghiệp thi thư nhưng không cầu danh vọng 
hiển đạt, chỉ viết ra một quyển sách để tự lấy làm vui. 
Sách Hoàng diệp thảo do ông soạn ra, lấy tôn chỉ tâm 
tánh phát lộ thành văn chương như Lý, Đỗ.1 

Từ thuở nhỏ ông đã có sự lưu tâm đến thuật dưỡng 
sinh của Đạo giáo, sau đó từng đến tham học với Bích 
Nham Lão nhân, thấu triệt sáng tỏ được tinh yếu của 
thiền tông. Từ khi La Tịch Chi bước qua tuổi trung 
niên, ông gánh vác hết việc nhà, không để cha mẹ phải 
bận tâm, lại tận tâm tận lực lo việc phụng dưỡng đến 
tận cuối đời, lòng hiếu thảo thật không ai hơn. 
1 Văn chương như Lý, Đỗ: chỉ Lý Bạch và Đỗ Phủ, đều là các nhà thơ 

danh tiếng đời Đường.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

224

Vào mùa thu niên hiệu Khang Hy năm thứ 52,1 
cư sĩ Thắng Liên lại ngã bệnh, bấm đốt tay tính lại thì 
thời hạn một kỷ (12 năm) đã hết. Người người đều lo 
sợ, nhưng cư sĩ không chút lưu tâm. 

Trước đây, ở địa phương này rất ít người tu tập 
theo Tịnh độ, cư sĩ đề xướng lập ra Liên xã để mọi 
người có thể quy tụ cùng nhau niệm Phật, có đến ba, 
bốn chỗ. Từ đó mới có rất nhiều người niệm Phật. Một 
hôm, cư sĩ nằm mộng thấy có người đến nói: “Ông 
khuyên người tu theo Tịnh độ, công đức rất lớn, nên 
tuổi thọ vẫn còn chưa dứt, nay hãy tạm chưa đi.” Sau 
đó bệnh tự nhiên nhanh chóng khỏi hẳn. Nhân việc 
ấy, mọi người càng thấy kỳ lạ hơn. 

Cư sĩ Thắng Liên giàu lòng từ bi, ưa thích làm việc 
thiện, thường hết thảy những việc như phóng sinh, 
nuôi trẻ mồ côi, cứu giúp người đói thiếu, cư sĩ đều 
đứng ra gánh vác hoặc vui vẻ giúp vào, đem tâm chân 
thành mà thực hiện.

Vào năm Kỷ Sửu thuộc niên hiệu Khang Hy2  
có nạn đói, người chết nằm đầy đường, [quan địa 
phương] biết cư sĩ là người hiền đức lại có khả năng, 
nên mời cư sĩ cùng tham gia giúp việc cứu tế. Công 
việc thành tựu, quan Đại Trung Thừa là Vu công3 
liền tấu xin triều đình cấp biển ngạch để biểu dương, 
nhưng cư sĩ từ chối không nhận. 

1 Tức là năm 1713.
2 Tức là năm 1709.
3 Tức Vu Thành Long.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

225

Mùa đông năm Ất Mùi,1 có hai người cùng làng 
đến nhà cư sĩ xin vay một trăm lượng bạc. Cư sĩ tin 
tưởng đưa cho mượn. Hai người ấy muốn đến Sùng 
Xuyên mua hàng buôn bán, nhưng khi thuyền đi 
đến cung Thiên Hậu2 thì số tiền bị mất sạch. Ngoài 
hai người mất tiền, trên thuyền có cả thảy bảy người 
khác, đều cùng nhau quay về. Hai người bị mất tiền 
định mang sự việc báo quan nhờ tra xét. Cư sĩ động 
lòng thương bảo họ: “Nếu báo lên quan, khi tra xét 
chắc chắn phải dùng nhục hình. Nếu đúng là kẻ trộm 
thì tra tấn cũng được, nhưng nếu họ không phải kẻ 
trộm thì sao? Hơn nữa, trong số bảy người kia có hai 
người khách từ Gia Hưng đến, nếu bị giam nhốt trong 
lúc trời rét lạnh như thế này, ai sẽ mang cơm nước 
cho họ? Nếu không chịu đựng nổi, ắt sẽ có người bỏ 
mạng.” 

Cư sĩ nói vậy rồi bảo hai người kia không cần phải 
trả lại số tiền đã vay, xem như bỏ qua sự việc ấy. Tấm 
lòng và công hạnh của cư sĩ, đa phần đều là như vậy.  

Vào ngày tết Đoan Ngọ năm nay,3 cư sĩ Thắng 
Liên gặp tôi đến thăm, hết sức vui mừng, nói rằng: 
“Tôi muốn soạn ra một bộ sách Tây quy trực chỉ, 
1 Tức là năm 1715.
2 Nguyên bản Hán văn dùng Thiên Phi cung (天妃宮), là tên khác của 

cung Thiên Hậu, một kiểu miếu thờ thường gặp nhiều ở các vùng 
duyên hải vì dân gian cho rằng vị này có thể giúp họ đi thuyền gặp 
sóng yên biển lặng. Việt Nam cũng có nhiều nơi có miếu thờ Thiên 
Hậu.

3 Tức là ngày mồng 5 tháng 5 vào năm Tiên sinh Chu An Sĩ viết bài 
này. Trong nguyên tác không ghi là năm nào, nhưng theo tra cứu các 
tư liệu khác thì việc Tiên sinh Chu An Sĩ gặp Cư sĩ Thắng Liên là vào 
năm Khang Hy thứ 55, tức là năm 1716.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

226

khuyên người tu theo Tịnh độ, ngoài tiên sinh ra e 
không còn ai đủ khả năng. Mong tiên sinh vì tôi mà 
sớm hoàn tất để khắc bản lưu hành.” 

Tôi đồng ý nhận lời, từ đó thu thập trong khắp 
thảy các kinh sách về Tịnh độ, phụ thêm vào ý riêng 
của mình, soạn thành một bộ sách 4 quyển, đến ngày 
14 tháng 6 thì hoàn tất.4 Qua ngày rằm, tôi mang sách 
đến Lâu Đông thì mới hay cư sĩ biết sách đã hoàn tất 
nên an nhiên thị tịch rồi. 

Về chuyện cư sĩ vãng sinh Tây phương thì trước 
đó vào ngày mồng 2 tháng 6, ông đã đi từ biệt khắp 
bạn bè thân quyến, dự định vào giờ ngọ ngày mồng 6 
sẽ ra đi. Sau khi thu xếp xong tất cả mọi việc, cư sĩ dặn 
lại người con trai phải lo việc khắc bản lưu hành sách 
Tây quy trực chỉ. Đúng ngày, cư sĩ tắm rửa xong ngồi 
ngay ngắn, đọc kệ rồi đi. Cư sĩ thị tịch hồi lâu, quyến 
thuộc có nhiều người than khóc, kêu gào không thôi, 
liền bỗng dưng mở mắt ra nói: “Vì sao [lại khóc lóc 
làm] trở ngại [sự vãng sinh của ta? Đành phải] chậm 
lại bảy ngày nữa.” 

Lại sang đến ngày 14, vừa tờ mờ sáng, cư sĩ nói 
với người nhà rằng: “Hôm nay ta sẽ đi.” 

Hôm ấy có trưởng lão Kiền Hạnh và một số đạo 
hữu cùng đến, mọi người cùng nhau niệm Phật để 
giúp cư sĩ vãng sinh. Vừa đến giờ thìn, cư sĩ bỗng 
nghiêm nghị nói: “Bồ Tát đã đến rồi.” Nói xong, liền 

4 Căn cứ nội dung bài này thì việc biên soạn sách Tây quy trực chỉ này 
được Tiên sinh Chu An Sĩ thực hiện chỉ trong vòng một tháng mười 
ngày.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

227

chắp tay hướng về phương Tây, niệm Phật rồi thị tịch. 

Ôi, người đời muôn việc đều có thể giả tạo, chỉ 
riêng một việc sống chết là hoàn toàn không thể giả 
tạo. Sự ra đi của cư sĩ được an lành như vậy, há có thể 
là chuyện một sớm một chiều mà đạt được hay sao? 

Cư sĩ có một người con trai là La Triệu Chỉ. Người 
vợ chính tên Trầm, người vợ kế tên Chu, đều là những 
người hiền hòa hiếu thuận. Cháu nội có ba người, đều 
tỏ ra nhanh nhẹn, thông minh tài trí.

Bài kệ từ biệt thế gian của cư sĩ như sau:

七十一 年，
拖著皮袋。
今日撇下，
何 等自在。

Thất thập nhất niên,
Đà trước bì đại.
Kim nhật phiết hạ,
Hà đẳng tự tại!

Tạm dịch:

Bảy mươi mốt năm qua,
Mang nặng một túi da.
Hôm nay vừa quẳng xuống,
Tự tại biết bao là!



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

228



229

PHỤ ĐÍNH 
BÀI VĂN KHUYÊN  
PHÁT TÂM BỒ-ĐỀ

Kẻ phàm tăng ngu muội kém cỏi là Thật 
Hiền,1 nay khóc chảy máu mắt mà cúi lạy, đau xót có 
lời dâng lên đại chúng hiện tiền, cùng hết thảy thiện 
nam tín nữ. Kính mong quý vị mở lòng từ bi, có chút 
lưu tâm lắng nghe xét kỹ. 

Thường nghe rằng, cửa ngõ vào Chánh đạo, sự 
phát tâm quan trọng nhất; việc gấp trên đường tu, 
không gì hơn lập nguyện. Nguyện đã lập thành thì 
có thể cứu độ chúng sinh, tâm đã phát khởi thì quả 
Phật ắt thành tựu. Ví như không phát tâm rộng lớn, 
lập nguyện kiên cố, ắt là trải qua vô số kiếp vẫn còn 
nguyên trong chốn luân hồi. Cho dù có tu hành, hết 

1 Nguyên tác ghi bài văn này của Đại sư Tỉnh Am. Đại sư tên húy là Thật 
Hiền, tự Tư Tề, hiệu Tỉnh Am, sinh năm 1685 và viên tịch năm 1734.	



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

230

thảy chỉ là uổng công khổ nhọc. Vì thế, kinh Hoa 
Nghiêm dạy rằng: “Kẻ tu các pháp lành mà quên mất 
tâm Bồ-đề, đó gọi là theo nghiệp của ma.” [Phát tâm 
rồi] quên mất còn như thế, huống chi là chưa phát 
tâm? Cho nên biết rằng, muốn học theo Chánh pháp 
Như Lai, trước hết phải phát khởi đầy đủ tâm nguyện 
Bồ Tát, không thể chậm trễ.

Nhưng tâm nguyện có khác biệt, tướng trạng 
rất nhiều, nếu không chỉ rõ biết theo khuynh hướng 
nào? Nay xin vì đại chúng mà nói qua sơ lược, sự phát 
tâm có tám khuynh hướng khác biệt là: tà vạy, chính 
đáng, chân thật, dối trá, rộng lớn, nhỏ hẹp, thiên lệch 
và viên mãn.       

Phát tâm như thế nào gọi là tà vạy? Thế nào là 
chính đáng? Thế nào là chân thật? Thế nào là dối trá? 
Thế nào là rộng lớn? Thế nào là nhỏ hẹp? Thế nào là 
thiên lệch? Thế nào là viên mãn?

Có những kẻ tu hành không cứu xét tự tâm, chỉ 
biết hướng theo ngoại cảnh, như mong cầu lợi dưỡng 
hoặc tham muốn danh tiếng, chạy theo khoái lạc nhục 
dục hiện tại hoặc mong cầu quả báo tương lai. Phát 
tâm như thế gọi là tà vạy.

Không cầu lợi dưỡng, danh tiếng, cũng không 
tham dục lạc, quả báo, chỉ vì muốn thoát ly sinh tử, 
thành tựu Bồ-đề. Phát tâm như thế gọi là chính đáng.

Mỗi một niệm đều ngưỡng cầu Phật đạo, mỗi một 
ý tưởng trong tâm đều thương xót giáo hóa chúng 
sinh. Dù nghe rằng Phật đạo thăm thẳm dài lâu, cũng 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

231

không thối tâm khiếp sợ; nhìn thấy chúng sinh khó 
hóa độ, cũng không sinh lòng chán nản mỏi mệt. Như 
trèo núi cao chót vót, quyết lên tận đỉnh; như leo tháp 
lớn sừng sững, quyết đến tột cùng. Phát tâm như thế 
gọi là chân thật. 

Tạo tội rồi không sám hối, mắc lỗi không chịu dứt 
trừ, bên ngoài ra dáng trong sạch, trong lòng đầy dẫy 
nhớp nhơ. Trước khởi tâm chuyên cần, sau hóa ra lười 
nhác. Tuy có chút lòng tốt, phần nhiều lại bị danh lợi 
xen vào. Dù có tu pháp lành, lại bị tội lỗi nghiệp xấu 
làm ô nhiễm. Phát tâm như thế gọi là dối trá. 

Pháp giới chúng sinh chưa cùng tận thì nguyện 
vẫn còn, đạo Bồ-đề chưa thành tựu thì nguyện chưa 
trọn. Phát tâm như thế gọi là lớn lao.

Quán xét ba cõi như tù ngục, vòng sinh tử như kẻ 
oán thù, chỉ muốn mau mau tự độ, không dám nghĩ 
đến việc cứu độ muôn người. Phát tâm như thế gọi là 
nhỏ hẹp.

Nếu ngoài tâm này thấy có chúng sinh phải 
nguyện cứu độ, thấy có Phật đạo phải nguyện tựu 
thành, công khó tu tập không quên, tri kiến tích tụ 
chẳng bỏ. Phát tâm như thế gọi là thiên lệch. 

Nếu biết tự tánh này là chúng sinh nên nguyện độ 
thoát; tự tánh này là Phật đạo nên nguyện tựu thành. 
Không thấy có bất kỳ pháp nào lìa khỏi tâm này mà 
tự hiện hữu. Dùng tâm rỗng rang như hư không để 
phát nguyện lớn như hư không, tu tập công hạnh như 
hư không, chứng đắc quả vị như hư không, nhưng rốt 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

232

cùng cũng không có tướng trạng hư không có thể nắm 
bắt. Phát tâm như thế gọi là viên mãn. 

Biết rõ được tám sự khác biệt như trên rồi thì biết 
phán xét; biết phán xét thì biết chọn lựa lấy bỏ; biết 
chọn lựa lấy bỏ thì có thể phát tâm theo cách đúng 
đắn.   

Thế nào là phán xét? Đó là nói việc tự phán xét 
xem chỗ  phát tâm của mình rơi vào khuynh hướng 
nào trong tám điều nêu trên. Là tà vạy hay chính 
đáng? Là chân thật hay dối trá? Là lớn lao hay nhỏ 
hẹp? Là thiên lệch hay viên mãn?

Thế nào là chọn lựa lấy bỏ? Đó là nói phải bỏ đi 
những khuynh hướng tà vạy, dối trá, nhỏ hẹp, thiên 
lệch, mà chọn lấy những khuynh hướng chính đáng, 
chân thật, lớn lao, viên mãn.

Phát tâm được như thế mới có thể gọi là phát tâm 
Bồ-đề một cách chân chánh.

Tâm Bồ-đề này đứng đầu tất cả pháp lành, phải 
có nhân duyên mới có thể phát khởi. Nay sẽ nói về 
nhân duyên, sơ lược có mười loại. 

Những gì là mười nhân duyên phát tâm Bồ-đề? 

- 	 Thứ nhất, vì nghĩ đến ơn Phật sâu nặng nên phát 

tâm; 

- 	 Thứ hai, vì nghĩ đến công ơn cha mẹ nên phát tâm; 

- 	 Thứ ba, vì nghĩ đến ơn thầy nên phát tâm; 

- 	 Thứ tư, vì nghĩ đến ơn thí chủ cúng dường nên 

phát tâm; 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

233

- 	 Thứ năm, vì nghĩ đến ơn chúng sinh nên phát tâm; 

- 	 Thứ sáu, vì nghĩ đến nỗi khổ sinh tử nên phát tâm; 

- 	 Thứ bảy, vì tôn trọng tự tánh linh giác nên phát 

tâm; 

- 	 Thứ tám, vì sám hối nghiệp chướng nên phát tâm; 

- 	 Thứ chín, vì cầu sinh Tịnh độ nên phát tâm; 

- 	 Thứ mười, vì khiến cho Chánh pháp được trụ thế 

lâu dài nên phát tâm.

Thế nào là nghĩ đến ơn Phật sâu nặng? 

Đó là nói việc đức Như Lai Thích-ca của chúng ta 
từ thuở mới vừa phát tâm, vì chúng ta mà hành đạo 
Bồ Tát, trải qua vô số kiếp chịu mọi khổ não. Khi ta 
tạo nghiệp xấu ác thì Phật khởi tâm thương xót, dùng 
phương tiện giáo hóa, nhưng ta lại ngu si không chịu 
tin nhận. Ta phải đọa vào địa ngục, Phật lại đau lòng 
thương xót, muốn thay ta chịu khổ, nhưng vì ta tạo 
nghiệp nặng nề nên không thể cứu vớt. Ta sinh làm 
người, Phật dùng phương tiện khiến ta biết gieo trồng 
căn lành. Đời này sang đời khác, tâm Phật vẫn luôn 
hiện hữu cùng ta, chưa từng tạm rời. Thuở Phật vừa 
xuất thế, ta hãy còn chìm sâu trong biển nghiệp, nay 
ta được làm người thì Phật đã nhập diệt. Ta do tội gì 
phải sinh thời mạt pháp không có Phật? Ta nhờ phúc 
gì được dự hàng xuất gia? Vì nghiệp chướng gì không 
được nhìn thấy kim thân Phật? Do may mắn gì mà tự 
mình được chiêm bái xá-lợi Phật?

Lại suy xét rằng, ví như đời trước không gieo 
trồng căn lành, nay làm sao được nghe pháp Phật? 
Nếu không được nghe pháp Phật, làm sao biết mình 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

234

thường chịu ơn Phật? Ân đức như thế, núi cao gò lớn 
cũng chẳng sánh bằng. Nếu tự mình không phát tâm 
rộng lớn, hành đạo Bồ Tát, xây dựng phát triển Phật 
pháp, cứu giúp hóa độ chúng sinh, thì cho dù có tan 
xương nát thịt cũng không thể báo đền. 

Đó là nhân duyên thứ nhất để phát tâm Bồ-đề.

Thế nào là nghĩ đến ơn cha mẹ? 

Mỗi khi nghĩ đến cha mẹ thì buồn thương khôn 
nguôi, bởi sinh ta ra mà phải chịu khổ nhọc trăm bề. 
Mười tháng mang thai, ba năm bú mớm; đêm bên ướt 
mẹ nằm, bên ráo con lăn, ngày đắng cay mẹ nuốt, ngon 
ngọt phần con, nhờ vậy nay ta mới được thành người. 
Chỉ mong ta kế tục nghiệp nhà, nối đường thờ tự. Nay 
ta chọn đường xuất gia, lạm xưng đệ tử Phật, hổ thẹn 
nhận danh sa-môn. Món ngon ngọt chẳng dâng cha 
mẹ, ngày kỵ giỗ không cúng tổ tiên. Cha mẹ còn sống 
đã không chu toàn nuôi dưỡng, chết đi không dẫn dắt 
được theo đường lành. Xét việc đời là mất mát lớn lao, 
xét việc đạo còn chưa thật hữu ích. Ví như đôi đường 
đều thất bại thì tội lỗi nặng nề thật khó tránh.

Lại suy xét rằng, chỉ có một cách duy nhất là đời 
đời kiếp kiếp thường hành Phật đạo, rộng độ chúng 
sinh mười phương ba đời. Được như thế thì không chỉ 
cha mẹ trong một đời, mà cả cha mẹ nhiều đời nhiều 
kiếp cũng đều được cứu độ; không chỉ riêng cha mẹ 
của một người, mà cha mẹ của tất cả mọi người cũng 
đều được siêu thoát. 

Đó là nhân duyên thứ hai để phát tâm Bồ-đề.  



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

235

Thế nào là nghĩ đến ơn thầy? 

Cha mẹ tuy có thể sinh ta ra và nuôi dưỡng thân 
thể, nhưng nếu không có các bậc thầy dạy ở đời, hẳn 
ta không biết đến lễ nghĩa; nếu không có các bậc thầy 
dạy trong đạo, hẳn ta không hiểu được pháp Phật. 

Không biết lễ nghĩa thì cũng giống như súc vật, 
không hiểu pháp Phật thì khác chi người thế tục? Nay 
ta cũng biết được đôi điều lễ nghĩa, hiểu được sơ lược 
về pháp Phật, trên mình được khoác cà-sa, thân tâm 
thấm nhuần giới hạnh. Được như thế đều nhờ ơn thầy 
dạy. 

Nếu phát tâm cầu quả vị nhỏ nhoi, chỉ có thể lợi 
ích riêng mình. Nay chọn theo Đại thừa, nguyện lớn 
lao lợi khắp muôn người, thì các bậc thầy dạy dù ở 
đời hay trong đạo cũng đều sẽ được phần lợi ích. 

Đó là nhân duyên thứ ba để phát tâm Bồ-đề.  

Thế nào là nghĩ đến ơn thí chủ cúng dường? 

Đó là nói việc chúng ta hôm nay, mọi thứ cần 
dùng hằng ngày đều không phải tự sức mình có 
được. Cháo cơm ngày hai bữa, y phục đủ bốn mùa, 
khi bệnh tật cần đến, lúc sinh hoạt thường ngày, hết 
thảy mọi chi phí đều có được từ sức lực người khác, 
mang đến cho ta tiêu dùng. 

Người khác phải đem hết sức lực tự thân cày cấy, 
vẫn chưa kiếm đủ miếng ăn; còn ta ngồi không được 
ăn, vẫn chưa vừa ý. Người khác thì dệt dệt đan đan, 
vẫn chưa hết khó khăn thiếu thốn; còn ta ngồi không 
mà y phục có thừa, chẳng biết quý tiếc. Người khác 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

236

thì nhà tranh vách lá, rối rắm suốt đời; còn ta thì nhà 
to sân rộng, nhàn tĩnh quanh năm. 

Người khác cực nhọc để ta được an nhàn, có thể 
an lòng được sao? Lấy nguồn lợi của người khác để 
trau chuốt thân mình, như thế có hợp lý chăng? 

Cho nên, nếu tự thân mình không thể vận dụng 
đủ bi lẫn trí, không tự trang nghiêm cả phúc lẫn tuệ, 
khiến cho tất cả đàn-na tín thí đều được nhờ ơn, hết 
thảy chúng sinh đều được lợi ích, thì cho dù hạt gạo sợi 
tơ, nhỏ nhặt đến thế cũng phải đền trả đủ, mà quả báo 
xấu ác cũng khó lòng tránh khỏi. 

Đó là nhân duyên thứ tư để phát tâm Bồ-đề.  

Thế nào là nghĩ đến ơn chúng sinh? 

Đó là nói việc ta và chúng sinh từ vô số kiếp đến 
nay, đời này kiếp nọ vẫn thường thay đổi làm cha mẹ 
của nhau, nên có ơn với nhau. Nay tuy sang đời khác 
thì mê mờ hôn ám, chẳng còn biết nhau, nhưng theo 
lý mà suy, thì lẽ nào có ơn lại không lo báo đáp? 

Ngày nay tuy thấy những con vật mang lông đội 
sừng, sao biết được trước đây ta chẳng từng làm con 
của chúng? Ngày nay tuy thấy những loài côn trùng 
nhỏ nhít, sao biết được trước đây chẳng từng là cha 
mẹ của ta? Thường thấy trẻ thơ, nếu phải xa cách cha 
mẹ thì lớn lên không nhớ được dung mạo, huống chi 
là cha mẹ trong đời trước, nay tất nhiên không thể 
nhớ được. Ví như cha mẹ đời trước giờ đang gào khóc 
dưới địa ngục, lăn lộn trong cảnh giới ngạ quỷ, khổ sở 
đớn đau ai biết được? Đói khát thiếu thốn ai bảo cùng 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

237

ta? Dù ta không thấy nghe hay biết, tất nhiên họ vẫn 
đang mong cầu có người cứu giúp. Chỉ Kinh văn mới 
có thể kể rõ sự này, chỉ đức Phật mới có thể dạy ta việc 
ấy, còn những kẻ tà kiến làm sao biết được?

Cho nên, Bồ Tát quán chiếu nơi trùng kiến, thấy 
tất cả đều là cha mẹ trong quá khứ, đều là chư Phật 
trong tương lai, thường nghĩ việc làm lợi ích, báo đáp 
ân đức. 

Đó là nhân duyên thứ năm để phát tâm Bồ-đề.

Thế nào là nghĩ đến nỗi khổ sinh tử? 

Đó là nói ta cùng với hết thảy chúng sinh, từ vô số 
kiếp đến nay thường ở trong sinh tử, chưa từng được 
giải thoát. Khi cõi nhân gian, lúc miền thiên thượng, 
khi ở cõi này, lúc sang phương khác, sống chết vạn 
mối, thăng trầm thoáng chốc. Vừa sinh cõi trời thoắt 
đã làm người; rồi thoắt lại đã sa vào địa ngục, ngạ 
quỷ, súc sinh. Cửa địa ngục sớm ra tối vào, hang sắt 
lạnh tạm rời lại đến. Lên núi đao toàn thân chẳng còn 
một chút da, leo cây phủ kiếm khắp người chịu cắt 
xẻo. Hòn sắt nóng chẳng trừ cơn đói, nuốt vào rồi 
ruột gan chín bấy. Nước đồng sôi không nguôi cơn 
khát, uống vào rồi xương thịt nát nhừ. Cưa sắc cưa 
lìa thân thể, vừa đứt ra đã dính liền trở lại; gió quái 
lạ thổi thoáng qua người, chết đi rồi đã sống lại ngay. 

Lửa dữ đầy thành, vang tiếng kêu gào thảm thiết; 
vạc lớn nấu đun, chỉ nghe âm thanh thống khổ bên 
tai. Băng giá vừa ngưng, thân xanh mét như sen xanh 
bó nhụy; máu thịt rã rời, thể bầm đỏ như ngó sen dập 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

238

nát. Sống chết trong một đêm, địa ngục trải qua vạn 
lượt; đau đớn thống khổ mỗi ngày, so với nhân gian 
dài hơn trăm tuổi. Đã bao lần khiến ngục tốt phải ra 
sức hành hình mệt nhọc, mà nào ai chịu tin lời Diêm 
chúa răn đe? Lúc thọ hình mới biết là khổ, tuy hối hận 
làm sao quay lại? Nhưng thoát ra rồi quên sạch sành 
sanh, bao nghiệp ác vẫn làm như cũ!

Dùng roi quất lừa chảy máu, ai biết mình đang 
đánh mẹ? Dắt lợn vào lò mổ, nào hay ta sắp giết cha? 
Ăn thịt con không biết, Văn vương xưa còn như thế.1 
Nhai nuốt cha mẹ chẳng hay, muôn loài đều vậy cả. 
Ngày trước cùng ân ái, nay oán thù nhau; xưa vốn là 
thù địch, nay thành cốt nhục một nhà. Trước là mẹ 
nay lại làm cha, trước là cha nay lại làm chồng. Nếu 
nhớ biết được chuyện đời trước, ắt phải thấy xấu hổ, 
nhục nhã. Người có thiên nhãn nhìn thấu tất cả, ắt 
phải thấy nực cười thương xót. 

Phẩn uế tụ thành một bọc, chín tháng trong ấy 
khó qua; máu mủ nhơ nhớp một đường, nhất thời 
chui xuống đáng thương! Ấu thơ không biết, đó đây 
đều không phân biệt; lớn lên nhận hiểu, tức thời khởi 
sinh tham dục. Không bao lâu thì bệnh khổ, già nua 
tìm đến; chẳng mấy chốc vô thường đã gọi. [Phút lìa 
đời] gió lửa hỗn độn, vây quanh thần thức rối loạn; 
tinh huyết cạn kiệt, bên ngoài da thịt dần khô. Mỗi lỗ 

1  Văn vương lúc còn bị giam ở Dữu Lý, bị Trụ vương giết con trai lấy thịt 
nấu chín đưa cho ăn. Vì muốn giữ mạng sống để thành tựu việc lớn, 
ông tuy biết nhưng đành phải giả vờ không biết vẫn ăn vào. Trụ vương 
thấy vậy cho ông là người tầm thường, không cần phải đề phòng, nhờ 
đó mà ông thoát chết.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

239

chân lông đều như kim đâm thấu thịt; mắt mũi miệng 
thảy đều như dao cắt. Con rùa mang nấu chín, thịt lôi 
ra khỏi mai vẫn còn là dễ, so với thần thức lâm chung 
thoát xác, khó hơn bội phần. 

Tâm này không có chủ thể thường tồn, như kẻ đi 
buôn khắp chốn đều làm khách lạ. Thân này không 
có hình thể cố định, chỉ như nhà ở thường dời chuyển 
đó đây. Thân này biết bao lần qua lại giữa luân hồi, 
[tính đếm ra thì] số hạt bụi cõi đại thiên cũng không 
so được. Mỗi mỗi biệt ly rơi lệ, [gom hết lại thì] sóng 
nước bốn biển chẳng nhiều bằng. Xương cốt bao đời 
tích lũy, dẫu núi cao còn chưa sánh kịp. Thân xác từng 
bỏ trong sáu nẻo, dàn trải ra tràn khắp cõi đất. Ví như 
không được nghe lời Phật dạy, những điều như vậy ai 
thấy ai nghe? Khi chưa đọc qua Kinh điển, lý lẽ như 
thế làm sao rõ biết? 

Nếu cứ tham luyến như xưa, si mê không khác 
trước, chỉ sợ trong muôn kiếp ngàn đời, một lần sai sẽ 
trăm lần sai tiếp. Thân người này khó được dễ mất, 
tuổi đời trôi nhanh không thể níu kéo. Rồi đường 
trước mịt mờ, một lần biệt ly là thăm thẳm. Nghiệp 
báo xấu ác trong ba đường dữ, tự làm tự chịu. Đau 
đớn không sao nói hết, biết ai thay mình nhận lãnh? 
Nói đến đây, sao có thể không rùng mình run sợ?

Vì thế nên phải dứt dòng sinh tử, thoát biển ái 
dục, cứu mình cứu người, cùng lên bờ giác. Công phu 
thành tựu trong muôn kiếp lâu xa, đều tùy thuộc vào 
nỗ lực quyết định một lần này. 

Đó là nhân duyên thứ sáu để phát tâm Bồ-đề.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

240

Thế nào là tôn trọng tự tánh linh giác? 

Đó là nói việc tâm thức này của ta hôm nay, so với 
tâm thức của đức Thích-ca Như Lai quả thật không 
hai, không khác. Vì sao đức Thế Tôn từ vô lượng kiếp 
trước đã sớm thành Chánh giác, còn ta thì đến nay 
vẫn hôn mê điên đảo, vẫn là phàm phu? Đức Thế Tôn 
lại có đủ vô lượng thần thông, trí tuệ, công đức trang 
nghiêm, còn ta thì chỉ thấy đầy dẫy vô số phiền não, 
nghiệp lực dắt dẫn, sinh tử trói buộc? Cùng một tâm 
tánh mà mê ngộ cách nhau như trời vực, tĩnh tâm suy 
xét, lẽ nào lại không đáng hổ thẹn? Thật chẳng khác 
gì hạt châu vô giá nằm trong bùn nhơ, bị xem như 
ngói sỏi không ai quý trọng. 

Thế nên phải dùng đến vô số pháp lành để đối trị 
phiền não, dày công tu tập giới hạnh thì tánh đức mới 
hiển lộ, như hạt châu kia được rửa sạch mài bóng, 
mang treo lên tòa cao rực rỡ tỏa chiếu, soi sáng khắp 
nơi. Như thế mới có thể gọi là không bội ơn giáo hóa 
của Phật, không uổng phụ tánh linh giác của chính 
mình. 

Đó là nhân duyên thứ bảy để phát tâm Bồ-đề.

Thế nào là sám hối nghiệp chướng? 

Trong kinh dạy rằng, phạm một trong các tội đột-
cát-la,1 phải đọa vào địa ngục thời gian lâu bằng 500 
năm ở cõi trời Tứ thiên vương.2 Đột-cát-la là tội nhẹ, 

1 Đột-cát-la (duṣkṛta): chỉ chung nhóm tội nhẹ trong giới luật, nên cũng 
gọi là tội khinh cấu.

2 Mỗi một ngày đêm ở cõi trời Tứ thiên vương bằng 50 năm ở cõi người. 
Vì thế, thời gian được nói ở đây là hơn 9 triệu năm ở cõi người.



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

241

mà còn chịu nghiệp báo như vậy, huống chi các tội 
nặng, nghiệp báo quả thật khó nói hết! 

Chúng ta ngày nay trong sinh hoạt thường ngày, 
mỗi hành vi, động tác thường phạm giới hạnh; mỗi 
miếng cơm, ngụm nước luôn trái luật nghi. Mỗi một 
ngày qua đã phạm vô số tội, huống chi trong suốt một 
đời, trải qua nhiều kiếp, tội lỗi sinh khởi chắc chắn là 
không thể nói hết!

Chỉ xét riêng theo Năm giới mà nói, mười người 
đã chín kẻ phạm, nhưng người bày tỏ phát lộ thì ít, 
kẻ che giấu lại nhiều. Năm giới chỉ là giới của người 
cư sĩ mà còn chưa giữ trọn, huống chi các giới sa-di, 
tỳ-kheo, Bồ Tát giới, hẳn sự thiếu sót đã quá rõ không 
cần phải nói. Có ai hỏi đến liền xưng danh tỳ-kheo, 
nhưng xét thực chất lại chưa trọn đức hạnh của người 
cư sĩ, chẳng đáng hổ thẹn lắm sao?

Nên biết rằng, giới luật do Phật chế định, thà 
không thọ trì, một khi đã thọ trì thì không được 
hủy phạm, một khi đã hủy phạm thì rốt cùng phải 
chịu đọa lạc. Nếu không sớm khởi tâm thương mình 
thương người, đau xót cho người, đau xót cho mình, 
thân khẩu cùng thống thiết, miệng niệm lệ rơi đều 
chân thành, khắp vì tất cả chúng sinh, bi ai cầu xin 
sám hối, thì chắc chắn trong ngàn đời muôn kiếp, khó 
tránh được quả báo xấu ác. 

Đó là nhân duyên thứ tám để phát tâm Bồ-đề.

Thế nào là cầu sinh Tịnh độ? 

Đó là nói việc nơi thế giới Ta-bà này, tu hành tăng 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

242

tiến rất khó khăn; được vãng sinh về Tây phương Cực 
Lạc, thì thành tựu quả Phật cũng dễ dàng. Vì dễ dàng 
nên một đời có thể xong việc, bởi khó khăn nên nhiều 
kiếp vẫn chưa thành. Thế nên, các bậc hiền thánh xưa 
nay, ai ai cũng cũng đều hướng đến; trong ngàn kinh 
muôn luận, đâu đâu cũng chỉ về Tịnh độ. 

Trong đời mạt pháp, không một pháp môn nào 
vượt hơn Tịnh độ. Tuy nhiên, trong kinh dạy rằng, 
căn lành ít không thể vãng sinh, phúc đức nhiều mới 
có thể thành tựu. Muốn nhiều phúc đức, chẳng gì hơn 
niệm danh hiệu Phật; muốn thừa căn lành, không gì 
bằng phát tâm rộng lớn. Vì thế, niệm thánh hiệu dù 
trong chốc lát, cũng hơn người bố thí trăm năm; một 
khi vừa phát tâm Bồ-đề, đã vượt qua sự tu hành nhiều 
kiếp. 

Niệm Phật vốn mong thành Phật, nếu chẳng phát 
tâm rộng lớn thì niệm để làm gì? Phát tâm là để tu 
hành, nếu không sinh về Tịnh độ thì dù phát tâm rồi 
cũng sẽ thối chuyển. Cho nên, ruộng tâm địa gieo hạt 
giống Bồ-đề, dùng lưỡi cày niệm Phật, thì đạo quả 
tự nhiên tăng trưởng. Nương con thuyền đại nguyện, 
vào biển lớn Tịnh độ, cõi Tây phương quyết định 
được vãng sinh. 

Đó là nhân duyên thứ chín để phát tâm Bồ-đề.

Thế nào là khiến cho Chánh pháp được trụ thế 
lâu dài? 

Đó là nói việc đức Thế Tôn từ vô số kiếp đến nay, 
vì chúng ta mà tu đạo Bồ-đề, việc khó làm cũng làm 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

243

được, việc khó nhẫn cũng nhẫn được, cho đến khi 
nhân quả viên mãn, cuối cùng thành tựu quả Phật. 

Sau khi thành Phật, hóa độ chúng sinh trọn khắp, 
nhân duyên đã dứt mới nhập Niết-bàn. Cho đến 
các giai đoạn chánh pháp, tượng pháp đều đã qua, 
nay chỉ còn thời mạt pháp. Giáo pháp không người 
tu tập, tà chánh chẳng thể phân, đúng sai không rõ 
biết; người người tranh đua chạy theo nhân ngã, thảy 
thảy đều mưu cầu lợi danh. Nhìn khắp thiên hạ mênh 
mông đều là như vậy, chẳng còn ai biết Phật là người 
nào, Pháp có nghĩa chi, Tăng là danh xưng gì? Suy tàn 
cho đến mức ấy, nói ra càng không nỡ, mỗi khi nghĩ 
đến bất giác phải rơi lệ.

Chúng ta là Phật tử mà không thể báo đền ơn 
Phật, tự thân không làm lợi mình, đối với bên ngoài 
chẳng làm lợi người, sống trên đời đã là vô ích, chết 
đi cũng chẳng lợi lạc mai sau, trời tuy cao không sao 
che chở, đất tuy dày chẳng thể đỡ nâng. Như vậy, kẻ 
mang tội lỗi nặng nề nhất, chẳng phải ta thì là ai?

Do đó nên trong lòng đau đớn không sao chịu nổi, 
chẳng nghĩ được cách nào cho vẹn toàn. Hốt nhiên 
liền quên đi sự kém cỏi của mình, khởi phát tâm Bồ-
đề rộng lớn. Tuy hiện nay không thể vãn hồi đời suy 
mạt, nhưng quyết sẽ lo tính việc hộ trì Chánh pháp 
tương lai. Vì thế mới cùng các vị thiện hữu đến nơi 
đạo tràng, soạn thành sám pháp, lập pháp hội này, 
phát khởi 48 lời nguyện lớn, mỗi nguyện đều cứu độ 
chúng sinh. Mong sao luôn giữ tâm sâu vững trong 
trăm ngàn kiếp, tâm nào cũng đều là tâm Phật.



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

244

Kể từ hôm nay cho đến tương lai không cùng tận, 
hết một đời này nguyện sinh về Cực Lạc, tiến tu lên 
hàng cửu phẩm, quay lại cõi Ta-bà, làm cho mặt trời 
Phật đạo lại rực rỡ huy hoàng như trước, Phật pháp lại 
rộng mở khắp thế gian, chư Tăng như biển lớn thanh 
tịnh trong toàn cõi, người người được hóa độ ngay tại 
Ta-bà, đời thịnh đức nhờ đó tăng thêm, Chánh pháp 
trụ dài lâu cõi thế; tâm nguyện hết sức chân thành, 
tha thiết như vậy. 

Đó là nhân duyên thứ mười để phát tâm Bồ-đề.

Mười nhân duyên như trên đều đã biết, tám 
khuynh hướng phát tâm cũng hiểu rõ ràng, như vậy 
thì hướng đi đã có, điểm phát khởi đã xác định. Thêm 
vào đó ta lại được thân người, sống nơi văn hiến, sáu 
căn bình thường, thân thể khỏe mạnh an ổn, có đủ tín 
tâm, thật may mắn thay đường tu không có gì chướng 
ngại. 

Huống chi ngày nay chúng ta lại được xuất gia, 
được thọ Cụ túc giới, được gặp đạo tràng, được nghe 
Phật pháp, chiêm ngưỡng xá-lợi Phật, lại tu tập sám 
pháp, gặp được bạn lành, đầy đủ nhân duyên thù 
thắng. Nếu hôm nay đây không phát tâm Bồ-đề, thì 
còn đợi ngày nào?

Chỉ mong Đại chúng thương đến sự chân thành 
dẫu là ngu muội, xót cho chí nguyện khó nhọc kiên 
trì của tôi, xin hãy cùng nhau phát tâm, lập nguyện 
Bồ-đề. Người chưa phát tâm, hôm nay hãy phát tâm; 
đã phát tâm rồi xin hãy tăng trưởng; đã tăng trưởng 
rồi, xin hãy tiếp tục đừng gián đoạn. Đừng sợ khó 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

245

khăn mà thối thất, đừng thấy dễ dãi mà xem thường 
không cẩn trọng; đừng quá nôn nóng mà không giữ 
được dài lâu, đừng lười nhác buông thả mà thiếu sự 
dũng mãnh; đừng yếu hèn mất đi sự phấn chấn, đừng 
lần lữa do dự mà đợi chờ không dứt khoát; đừng vì tự 
thấy mình ngu si mà buông xuôi không chú ý, đừng 
vì căn tánh chậm lụt mà nghĩ mình không thể dự 
phần. Ví như việc trồng cây, lâu ngày thì rễ cạn dần 
ăn sâu; hoặc như mài dao, mài lâu thì lưỡi cùn thành 
sắc bén. Lẽ nào vì thấy rễ cạn mà không trồng, để cây 
phải chết khô; vì thấy lưỡi cùn mà không mài, để dao 
thành vô dụng?

Hơn nữa, nếu cho rằng tu hành là khổ nhọc, ấy 
thật chẳng biết rằng, lười nhác buông thả sẽ còn khổ 
hơn. Tu hành thì khổ nhọc tạm thời, nhưng được 
an vui mãi mãi, lười nhác thì an ổn tạm bợ một đời, 
nhưng phải chịu khổ đau nhiều kiếp. Huống chi, 
nếu nhờ đến con thuyền Tịnh độ, thì đâu phải lo gì 
thối chuyển? Được pháp vô sinh làm sức nhẫn chịu, 
thì đâu ngại gian nan? Nên biết rằng tội nhân trong 
địa ngục, mà còn có kẻ phát tâm Bồ-đề từ kiếp trước, 
huống chi là Phật tử trong cõi người, lại không lập đại 
nguyện đời này?

Do hôn ám si mê từ vô thủy, nên việc ngày trước 
không thể cản ngăn; ngày nay được tỉnh ngộ, chuyện 
tương lai có thể sửa đổi. Kẻ mê chưa ngộ vốn đã đáng 
thương, nhưng người biết mà không làm lại càng 
đớn đau đáng tiếc hơn nữa. Nếu biết sợ nỗi khổ địa 
ngục, thì tự nhiên khởi tâm tinh tấn. Luôn nhớ đến vô 



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

246

thường nhanh chóng, thì không dám lười nhác buông 
thả. Lại phải dùng giới pháp của Phật mà làm đòn roi 
nhắc nhở thôi thúc; nhờ bạn lành cùng nâng đỡ, dắt 
dẫn nhau. [Đã phát tâm rồi,] dù khi nguy cấp, gấp 
rút cũng chẳng lìa, dẫu suốt đời trọn kiếp, vẫn nương 
theo không bỏ, như vậy thì không còn lo gì sự thối 
thất.

Đừng cho một niệm tưởng là nhỏ nhoi [mà khinh 
suất dể duôi], đừng nghĩ việc phát nguyện chỉ là [nói 
suông nên] hư dối không hữu ích. Tâm chân thành thì 
sự việc đúng thật, nguyện lớn rộng thì chỗ thực hành 
sâu. Hư không chưa phải lớn, vì tâm này mới là rộng 
lớn; kim cương chưa phải bền chắc, vì nguyện lực còn 
bền chắc không gì hơn.

Nếu đại chúng có thể thật lòng không gạt bỏ 
những lời trên, thì quyến thuộc Bồ-đề từ đây nối kết, 
thệ ước đồng tâm niệm Phật từ nay bền chặt. Đã phát 
nguyện cùng sinh về Tịnh độ, cùng gặp Phật Di-đà, 
cùng giáo hóa chúng sinh, cùng thành Chánh giác, thì 
biết đâu trong tương lai ba mươi hai tướng tốt, trăm 
phúc tướng trang nghiêm, lại chẳng bắt đầu ngay từ 
sự phát tâm lập nguyện của hôm nay? Nguyện cùng 
đại chúng nỗ lực cố gắng. Điều tốt đẹp ấy, thật kỳ 
vọng lắm thay! 



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

247

Mục lục

vv Xưng tán hình tượng ...............................................6

vv Tiểu sử Tiên sinh Chu An Sĩ....................................20

vv Lời dẫn về việc khắc bản in lại Tây quy trực chỉ.....35

vv QUYỂN MỘT
ÔÔ Lời dẫn...................................................................... 37
ÔÔ Ngài A-nan thưa thỉnh............................................. 38
ÔÔ Hai lần nêu rõ cõi Cực Lạc....................................... 39
ÔÔ Nhân duyên quá khứ................................................ 39
ÔÔ Tròn nguyện xưa, thành quả Phật .......................... 40
ÔÔ Bốn mươi tám đại nguyện....................................... 41
ÔÔ Giải thích danh hiệu ................................................ 53
ÔÔ Cung điện, hồ báu................................................... 53
ÔÔ Nhạc trời, mưa hoa.................................................. 55
ÔÔ Cây báu ven hồ......................................................... 55
ÔÔ Cây báu, lưới báu phát âm vi diệu.......................... 55
ÔÔ Nước tắm, hương hoa đều mầu nhiệm.................. 56
ÔÔ Chim hót pháp âm................................................... 57
ÔÔ Cảnh tượng thù thắng............................................. 58
ÔÔ Thức ăn uống tự nhiên hóa hiện............................. 59
ÔÔ Sự tu tập thích hợp................................................... 59
ÔÔ So sánh dung mạo................................................... 60
ÔÔ Tu tập pháp quán được thấy Phật ......................... 61
ÔÔ Niệm Phật được thấy Phật....................................... 62
ÔÔ Niệm Phật được vãng sinh...................................... 63
ÔÔ Vãng sinh không phải việc dễ dàng....................... 64
ÔÔ Lời dặn dò sau chót................................................. 65
ÔÔ Phương pháp hành trì.............................................. 66



A N  S Ĩ  T O À N  T H Ư  -  T Ậ P  5

248

ÔÔ Nghi thức niệm Phật, từ khởi đầu đến kết thúc..... 67
ÔÔ Pháp môn trì tụng mười niệm................................. 69
ÔÔ Pháp môn báo ơn..................................................... 71
ÔÔ Pháp môn trợ duyên................................................ 73

vv QUYỂN HAI
ÔÔ Lời dẫn...................................................................... 75
ÔÔ Mười điều nghi vấn về Tịnh độ............................... 76
ÔÔ Điều nghi thứ nhất................................................... 76
ÔÔ Điều nghi thứ hai...................................................... 78
ÔÔ Điều nghi thứ ba....................................................... 79
ÔÔ Điều nghi thứ tư....................................................... 80
ÔÔ Điều nghi thứ năm................................................... 81
ÔÔ Điều nghi thứ sáu..................................................... 83
ÔÔ Điều nghi thứ bảy..................................................... 84
ÔÔ Điều nghi thứ tám.................................................... 85
ÔÔ Điều nghi thứ chín.................................................... 86
ÔÔ Điều nghi thứ mười.................................................. 88
ÔÔ Những nghi vấn về pháp tu Tịnh độ....................... 90

vv QUYỂN BA
ÔÔ Lời dẫn.....................................................................113
ÔÔ Bài văn khuyên tu hành...........................................114
ÔÔ Chướng ngại của lý còn nặng nề hơn tham dục..117
ÔÔ Trước phải tin có ba đời..........................................119
ÔÔ Sau phải tin sâu lý nhân quả.................................. 120
ÔÔ Khổng tử nhất định từng nói về thuyết ba đời.... 121
ÔÔ Người có trí đừng nhận mạng sống ngắn ngủi... 123
ÔÔ Người có trí không nên khép chặt quan điểm.... 124
ÔÔ Kinh điển đạo Phật nhất định phải đọc qua........ 127
ÔÔ Ngài Huyền Trang khơi dậy củng cố niềm tin .... 128
ÔÔ Nên sinh tâm chán lìa thân xác thịt này................ 130
ÔÔ Người con hiếu thảo không muốn vào thai......... 131



K H U Y Ê N  N G Ư Ờ I  N I Ệ M  P H Ậ T  C Ầ U  S I N H  T Ị N H  Đ Ộ

249

ÔÔ Bậc tôn quý nên tự biết hổ thẹn........................... 133
ÔÔ Ví dụ con tằm làm kén........................................... 135
ÔÔ Ví dụ cái lờ bắt cá................................................... 136
ÔÔ Ví dụ loài ngựa........................................................ 137
ÔÔ Ví dụ con chồn........................................................ 138
ÔÔ Đổ lỗi cho Diêm vương.......................................... 139
ÔÔ Con thiêu thân........................................................ 140
ÔÔ Con ruồi ngu si trong cửa sổ................................. 141
ÔÔ Bốn cách thuần phục ngựa ................................... 141
ÔÔ Thuốc chữa lành mắt.............................................. 142
ÔÔ Có nguyện sẽ được thành tựu............................... 143
ÔÔ Người xuất gia phải tu Tịnh độ............................. 145
ÔÔ Bậc cao tăng cũng nên tu Tịnh độ....................... 146
ÔÔ Không thể cam tâm làm quỷ................................. 147
ÔÔ Chín loài đều có thể vãng sinh.............................. 148
ÔÔ Niệm Phật không hề uổng phí công sức............. 150
ÔÔ Niệm Phật là điều thù thắng nhất ở thế gian...... 151
ÔÔ Đại sư Ấn Quang phụ ghi chuyện niệm Phật....... 152

vv QUYỂN BỐN
ÔÔ Lời dẫn.................................................................... 155
ÔÔ Chuyện vãng sinh của các vị Bồ Tát .................... 156
ÔÔ Chuyện vãng sinh của các vị cao tăng.................. 162
ÔÔ Chuyện vãng sinh của ni giới................................ 186
ÔÔ Chuyện vãng sinh của vua quan........................... 188
ÔÔ Chuyện vãng sinh của hàng cư sĩ.......................... 196
ÔÔ Chuyện vãng sinh của những người trẻ tuổi........ 207
ÔÔ Chuyện vãng sinh của phụ nữ................................211
ÔÔ Chuyện vãng sinh của người xấu biết sám hối.... 219
ÔÔ Chuyện vãng sinh của thú vật............................... 221
ÔÔ Phụ đính: Truyện Cư sĩ Thắng Liên....................... 222

vv PHỤ ĐÍNH VĂN KHUYÊN PHÁT TÂM BỒ-ĐỀ......229



Lời thưa
Trong kinh Pháp Cú, đức Phật dạy rằng: “Pháp 

thí thắng mọi thí.” Thực hành Pháp thí là chia 
sẻ, truyền rộng lời Phật dạy đến với mọi người. Mỗi 
người Phật tử đều có thể tùy theo khả năng để thực 
hành Pháp thí bằng những cách thức như sau:

1. Cố gắng học hiểu và thực hành những lời Phật dạy. 
Tự mình học hiểu càng sâu rộng thì việc chia sẻ, bố 
thí Pháp càng có hiệu quả lớn lao hơn. Nên nhớ rằng 
việc đọc sách còn quan trọng hơn cả việc mua sách.

2. Phải trân quý kinh điển, sách vở in ấn lời Phật dạy. 
Khi có điều kiện thì mua, thỉnh về nhà để tự mình 
và người trong gia đình đều có điều kiện  học hỏi 
làm theo. Không nên giữ làm của riêng mà phải sẵn 
lòng chia sẻ, truyền rộng, khuyến khích nhiều người 
khác cùng đọc và học theo. Không nên để kinh sách 
nằm yên đóng bụi trên kệ sách, vì kinh sách không 
có người đọc thì không thể mang lại lợi ích.

3. Tùy theo khả năng mà đóng góp tài vật, công sức 
để hỗ trợ cho những người làm công việc biên soạn, 
dịch thuật, in ấn, lưu hành kinh sách, để ngày càng 
có thêm nhiều kinh sách quý được in ấn, lưu hành.

Thông thường, việc chi tiêu một số tiền nhỏ không 
thể mang lại lợi ích lớn, nhưng nếu sử dụng vào việc 
giúp lưu hành kinh sách thì lợi ích sẽ lớn lao không thể 
suy lường. Đó là vì đã giúp cho nhiều người có thể hiểu 
và làm theo lời Phật dạy. Mong sao quý Phật tử khắp 
nơi đều lưu tâm đóng góp sức mình vào những việc 
như trên.



TINH YẾU THỰC HÀNH PHÁP THÍ

- Mua thỉnh kinh sách về đọc, tự mình 

sẽ được rất nhiều lợi ích.

- Chia sẻ, truyền rộng bằng cách cho 

mượn, biếu tặng kinh sách đến nhiều 

người thì lợi ích ấy càng tăng thêm 

gấp nhiều lần.

- Đóng góp công sức, tài vật để hỗ 

trợ công việc biên soạn, dịch thuật, 

giảng giải, in ấn, lưu hành kinh sách 

thì công đức lớn lao không thể suy  

lường, vì có vô số người sẽ được lợi 

ích từ việc lưu hành kinh sách.


